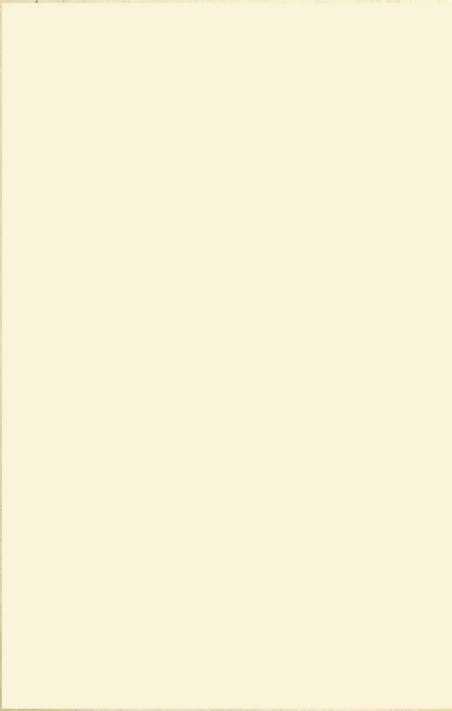


# ДОСТОЕВСКИЙ КАКЪ ПСИХОПАТОЛОГЪ.



# AOCTOEBCKIЙ KAKB IICUXOIIATOJOIB.

### очеркъ

Владиміра Чижъ.

Доктора Медицины.

МОСКВА.
Въ Университетской типографіи (М. Катковъ),
на Страстномъ бульваръ.
1885.

### достоевскій какъ психопатологъ.

rest object and arminodism in approximate the company of

#### ОЧЕРКЪ.

of comin Constantionally Thomas although and being the

entipolità ini d'artoccado ciminati e piascocan e i inicioca

# пероходил тольно укладам к.Г. этого пателения со-

О. М. Достоевскій и критикой, и публикой единогласно считается великимъ мастеромъ въ изображеніи бользненныхъ душевныхъ явленій.

Однако до сихъ поръ не сдёлано ни одной попытки разъяснить эту сторону его художественной деятельности и доказать справедливость общественнаго мевнія о художникв. Зависить такой крупный пробыль, какъ мнв кажется, отъ того что въ Россіи очень мало врачей-психіатровь, да и ть, удовлетворяя насущнымъ требованіямъ публики, исключительно заняты практическою дъятельностью. Другое объяснение едва ли возможно, такъ какъ въ странахъ съ богатою психіатрическою литературой врачи всегда съ большимъ вниманіемь относились къ художественнымъ произведеніямъ, если въ нихъ встрвчались изображенія бользненныхъ состояній души. Для примъра можно указать на обширную литературу (о Шекспиръ какъ психопатологъ. Едва ли нужно доказывать полезность такого рода изследованій. Было бы странно допустить чтобы люди, посвятившіе себя изученію душевныхъ бользней не искали въ работахъ художниковъ матеріала для себя и не д'влились своими св'єд'єніями съ публикой; естественно что во многихъ отношеніяхъ точные методы изученія психіатровъ позволяють имъ бол'є научно изсл'єдовать и объяснять матеріаль даваемый художниками.

Я хочу сдёлать попытку сгруппировать въ одно цёлое все, что Достоевскій въ своихъ произведеніяхъ говорить о болъзненныхъ состояніяхъ души и выяснить по мъръ силь насколько его описанія и сужденія согласны съ установленными данными современной психопатологіи. Для большаго удобства въ изложении я главнымъ образомъ буду смотрать на Достоевскаго не какъ на романиста, а какъ на непосредственнаго описателя дъйствительности. Слъдовательно его описанія бользненных явленій для меня будуть какъ бы протоколами имъ виденнаго; мнф такимъ образомъ будетъ необходимо только указать какъ много патологическихъ состояній наблюдаль Достоевскій, насколько вірно и полно онъ описалъ виденное и правильно ли объяснилъ. Только по мфрф надобности буду я указывать на вліяніе тфхъ условій въ которыхъ Достоевскій находился какъ романисть, а также на группировку и освѣщеніе интересующаго меня матеріала.

Прежде всего обращаетъ вниманіе что Достоевскій описаль большее количество душевно-больных чёмъ какой-либо другой художникъ въ мірѣ; ни у кого другаго такъ часто не фигурируютъ въ произведеніяхъ душевно-больные какъ абсолютно, такъ и относительно. Во всей русской художественной литературѣ конечно нельзя насчитать ихъ столько какъ у одного Достоевскаго. Вотъ этотъ длинный списокъ: Голядкинъ (Двойникъ), Прохарчинъ (Господинъ Прохарчинъ), Ордыновъ, Муринъ, Катерина (Хозяйка), Аркадій Өедоровичъ (Слабое сердие), Емелюшка (Честный Воръ), Авторъ (Бълыя ночи), Ефимовъ (Неточка Незванова), Князь К. (Дядюшкинъ Сонъ), Вельчаниновъ (Въчный Мужсъ), Князь Вадбольскій, Нелли (Униженные и Оскорбленные), Раскольниковъ, его мать, Свидригайловъ, Мармеладовъ (Преступленіе

и Наказаніе), Мышкинъ, Иволгинъ, Лебедевъ (Идіотъ), Лебедевъ (Впсы), Старикъ Сокольскій, молодой Сокольскій, Оля (Подростокъ), Дмитрій, Иванъ, Алексъй Карамазовы, Смердяковъ, отецъ Өерапонтъ, Лиза Хохлакова (Братья Карамазовы).

Я не привожу здёсь перечня всёхъ персонажей въ произведеніяхъ Достоевскаго, такъ какъ весьма трудно провести точную границу между главными и вводными; но всёхъ лицъ сколько-нибудь очерченныхъ у Достоевскаго едва ли будетъ болье ста, такъ что болье четверти фигуръ-душевно-больныхъ; такого отношенія нельзя найти ни у кого кром'в Лостоевскаго. Очевидно что Достоевскій съ особенною настой-\ast чивостью стремился именно къ изображенію душевно-больныхъ, а не избъгалъ этого какъ другіе романисты. Художникъ желающій изобразить жизнь возможно полнъе не можеть обойти и пом'вшательства им'вющаго н'вкоторое м'всто въ жизни: на тысячу душевно - здоровыхъ приходится три душевно-больныхъ; и понятно что въ той безконечной галлерев лиць которыхь выводить предь нами Шекспирь должны быть душевно-больные иначе картина жизни была бы неполна. Въ русской литературъ можно указать только на одно дъйствительно правдивое описаніе душевно-больнаго, это въ романъ Война и Мирт старый князь Болконскій; Толстой въ высшей степени върно отмътилъ всъ важные симптомы старческаго слабоумія—бользни которою страдаль Болконскій подъ конецъ жизни. Записки Сумашедшаго доказывають что Гоголь не зналь душевныхь бользней или по крайней мъръ имълъ лишь весьма неясное понятіе о томъ какъ люди сходять съ ума. Болъе охотно художники изображають отдъльные симптомы душевныхъ бользней для достиженія извъстныхъ спеціальныхъ цълей, напримъръ, внезапное помышательство въ драмахъ усиливаеть сценическій эффекть и т. п. Что авторы чаще изображають только отдъльные бользненные симптомы, или вводять помышательство только анекдотически, это конечно легко объясняется какъ малымъ

ихъ знакомствомъ съ предметомъ, такъ и тѣмъ что гораздо труднѣе дать въ общемъ планѣ разказа опредѣленное мѣсто номѣшанному, дѣйствія котораго, а тѣмъ болѣе ихъ мотивы, не всегда понятны не только профанамъ, но и психіатрамъ, и только великимъ знатокамъ человѣческой души удается совладать съ такою задачей. И относительно русской литературы мнѣніе Крафта-Эбинга остается вѣрнымъ: «изображеніе помѣшанныхъ въ поэтическихъ произведеніяхъ большею частью невѣрно или по малой мѣрѣ односторонне». Даже описанія отдѣльныхъ припадковъ душевной болѣзни свидѣтельствуютъ или о полномъ незнаніи авторами предмета, или же представляютъ поверхностный очеркъ самыхъ внѣшнихъ, бьющихъ въ глаза, проявленій душевной болѣзни, почему нисколько не интересны для психіатра и даютъ публикѣ или ложныя, или крайне смутныя свѣдѣнія о помѣшательствѣ.

Между тъмъ очевидно что есть область доступная и для художниковъ: это не ръзко выраженныя формы помъщательства, начальныя его фазы, словомъ, состоянія ускользающія обыкновенно отъ психіатровъ, потому что такихъ больныхъ окружающіе часто считають здоровыми; воть описанія такихь субъектовъ, такъ-сказать, ихъ исторіи бользни были бы драгоцвинымъ матеріаломъ для исихіатріи. Но очевидно что наблюдение и описание душевно-больных очень трудно если даже романисты считающіеся хорошими наблюдателями или избъгають этой темы, или дають крайне поверхностное, а по большей части даже неверное описание. И только психіатры, благодаря тому что геніальные учителя ихъ: Pinel, Esquirol, Guislain, Griesinger и др. научили какт наблюдать, на что обращать вниманіе, чего искать при изследованіи, могутъ оріентироваться въ такомъ сложномъ явленіи какъ душевная бользнь.

Достоевскій какъ въ русской, такъ и во всемірной литературь представляетъ исключеніе не только по количеству сдъланныхъ имъ наблюденій, но и по върности и точности описанія, достойныхъ лучшаго естествоиснытателя (что я по-

стараюсь доказать), и наконець по глубинь пониманія предмета, возбуждающей изумленіе. Собраніе сочиненій Достоевскаго, это почти полная психопатологія; тамь можно найти изложеніе всего существеннаго этой науки: многое, очень многое, если не все извъстное въ психіатріи можно изучить въ произведеніяхъ Достоевскаго, такъ что въ этомъ отношеніи они имьють важное дидактическое значеніе. Конечно, нужна небольшая предварительная подготовка чтобы понимать въ конкретныхъ образахъ выраженныя понятія.

Что касается системы изложенія, то я постараюсь слѣдовать пути наиболье принятому въ учебной психіатріи: отъ элементарныхъ явленій переходить къ болье сложнымъ. Начну съ этіологій душевныхъ бользней.

#### II.

Въ публикъ, даже между врачами-неспеціалистами, весьма прочно установилось убъжденіе что забольваніе душевными бользнями обусловливается какою-нибудь одною причиной, преимущественно правственнымъ потрясеніемъ: неудачная любовь, разореніе, смерть близкихъ людей и т. п. Этотъ взглядъ раздълялся безусловно всъми художниками, даже у Шекспира леди Макбетъ сходитъ съ ума вслъдствіе нравственнаго потрясенія—угрызенія совъсти.

Одинъ Достоевскій избѣжалъ этой ошибки, и пониманіе имъ причины душевныхъ болѣзней совершенно тождественно съ современнымъ ученіемъ психопаталогіи. Какъ безспорный фактъ нужно считать то что въ каждомъ случаѣ помѣшательства дѣйствуетъ цѣлая совокупность причинъ, и сравнительно ничтожную между ними роль играютъ нравственныя причины; это повидимому хорошо было извѣстно Достоевскому, по крайней мѣрѣ онъ всегда указываетъ на этотъ фактъ если говоритъ о причинѣ помѣшательства своихъ героевъ. Но самая существенная, въ высокой степени пре-

обладающая надо всёми остальными, причина есть наслёд-

Ученіе о насл'єдственности какъ о причин душевныхъ бользней составляеть самое крупное пріобрытеніе психіатріи за последнія тридцать леть, такъ какъ оно имееть важное значение не только для медицины, но и для антропологіи, соціологін и исторіи. Способность психопатическихъ расположеній и вообще страданій нервной системы передаваться наследственно хотя была известна еще Гиппократу, но только въ недавнее время выяснено что, исключая бугорчатки, ни въ одной патологической области наследственность не имъетъ такого выдающагося значенія какъ въ душевныхъ бользняхь. Наслыдственность выражается тымь что оть психически больныхъ отца или матери родятся дъти или уже отъ рожденія психически больныя (Елизавета Смердящая идіотка, Смердяковъ — эпилентикъ), или совершается только наследственная передача одного предрасположенія къ заболъванію душевною бользнію (мать Ивана Карамазова была истерическая женщина).

Пьянство родителей должно быть также включено въ рядъ наслёдственно предрасполагающихъ моментовъ; статистика убъждаетъ насъ что въ общей суммъ случаевъ помъщательства пьянство родителей одна изъ самыхъ частыхъ причинъ. Докторъ Клеркъ, при изследованіи причинъ эпилепсіи между арестантами Уэкфильдской тюрьмы, нашель что у 68°/, отцы были пьяницы. Этоть факть отмічень Достоевским вполні обстоятельно; просто удивительно, насколько выводы медицинской статистики и клинического опыта согласны съ тъмъ какъ жизнь представлена Достоевскимъ. Отецъ Елизаветы Илья быль пьяница. Дети Карамазова — расположенные къ душевнымъ бользнямъ люди (Братья Карамазовы). Отецъ Алеши и Нелли, князь Вадбольскій (Униженные и оскорбленные)-пьяница, и особенно важно что князь, вообще умъвшій владать собой, напивался только на ночь, обстоятельство нервдко бывающее; часто врачь, удивленный появленіемъ цв-

лаго ряда случаевъ заболъванія въ семьъ, мать и отецъ которой повидимому трезвые люди, только случайно узнаетъ что кто-либо изъ родителей (всего чаще отецъ) имфетъ пагубную привычку напиваться пьянымъ на ночь. Такъ что не только глубокій алкоголизмъ, то-есть пьянство, разрушившее физическое и психическое здоровье родителей, но и опьянъніе на ночь, даже и не доведшее организмъ до бользии, обусловливаеть рожденіе психически больныхь дітей. Достоевскій также зналь что душевная бользнь и алкоголизмь часто бываютъ достояніемъ одной семьи: Лебядкинъ пьяница, его сестра помѣшанная (Бпсы). На сколько сильно вліяніе пьянства родителей на физическое и психическое здоровье дітей, можеть служить приміромь исторія одной семьи, приводимая Lambroso въ его сочиненіи Genio et Follia (1882 года): въ потомств одного пьяницы было 200 воровъ и разбойниковъ, 90 проститутокъ, 30 умерло въ дътскомъ возрасть и 260 было хилыхъ, сльпыхъ, чахоточныхъ и т. п.

Наконець, порочный образь жизни родителей также неръдко является предрасполагающимъ моментомъ къ наслъдственному пом'вшательству (Карамазовъ и его д'вти). Морель, которому мы обязаны самыми талантливыми изследованіями о наслъдственности въ этіологіи душевныхъ бользней, утверждаеть что преступный образь жизни самь по себв располагаеть къ заболъванію психозами нисходящее покольніе. Оставляя въ сторонъ какъ теоретическія, психологическія разсужденія о томъ что порочность составляеть выраженіе нькоторыхь особенностей психической организаціи, такъ и изслѣдованія нѣкоторыхъ ученыхъ (Lambroso и др.) старавшихся доказать что преступники обладають особою sui generis, бользненною организаціей мозга, упомяну только о томъ что доводьно обратить внимание на тъ истощающия условія (безсонныя ночи, пьянство, половыя излишества и т. п.) и постоянные нравственные угнетающіе моменты (смізна сильныхъ страстей, угрызенія сов'єсти, страхъ и т. п.) чтобы понять что вся эта сумма условій вполні достаточна

чтобы дъйствовать, какъ важный, въ этіологическомъ отношеніи, моментъ. Кромъ того, доказано предрасполагающее къ помъшательству вліяніе патологическихъ характеровъ; такъ у нъкоторыхъ сумасбродныхъ головъ, чудаковъ, неръдко дъти страдаютъ нервными и душевными бользнями (у гжи Хохлаковой, женщины со страннымъ характеромъ, дочь страдаетъ истеріей. (Братья Карамазовы).

Но есть ли какой-нибудь законь относительно передачи психопатической конституцій со стороны отца и со стороны матери, и извъстенъ ли онъ былъ Достоевскому? Да; и психіатры и Достоевскій дають и на этоть вопрось одинаковый отвътъ. Конечно, наиболъе сильно расположены къ заболъванію ті несчастныя діти у которых в наслідственность была и со стороны отца и со стороны матери (Смердяковъ быль болье своихъ братьевъ пораженъ недугомъ). При наследственномъ расположении со стороны одного изъ родителей наблюдается чаще всего перекрестная наслёдственность, то-есть у душевно-больнаго отца-дочь, у материсынъ страдаютъ психозомъ. Отецъ Елизаветы Илья ньяница, сынъ Елизаветы эпилептивъ (Братья Карамазовы). Мать Раскольникова окончила жизнь душевно-больной (Преступленіе и Наказаніе). Но если унаслідовано только расположеніе къ забольванію, то появленіе бользни обыкновенно заставляеть себя ждать до твхъ поръ пока другія неблагопріятныя условія, часто сравнительно ничтожныя, окончательно уже сламывають унаследованную болевненную организацію.

Среди другихъ причинъ душевной болъзни самыми существенными должны считаться вообще всъ условія, какъ физическія, такъ и нравственныя, влекущія за собой истощеніе нервной системы. Таковы—пьянство, вопервыхъ, потому что алкоголь нервный ядъ, производящій матеріальныя измѣненія въ головномъ мозгу, вовторыхъ, потому что пьянство обыкновенно соединено съ неправильнымъ образомъ жизни. До-

стоевскій неоднократно описываль как тибельно вліяеть оно на психическое здоровье.

Къ той же категоріи должно отнести половыя излишества. Условія статьи не позволяють здёсь указать какое значеніе имёють эти эксцессы, какъ причина душевныхъ болёзней. Но какъ Достоевскій, такъ и психіатры должны бывають иногда указать на это излишество какъ на одинъ изъ этіологическихъ моментовъ. Легочная чахотка, какъ болёзнь хроническая, влекущая за собой сильное истощеніе нервныхъ центровъ, также какъ и продолжительное голоданіе, нерёдко бывають одною изъ причинъ психопатическаго состоянія. (Раскольниковъ, Катерина Ивановна Мармеладова въ Преступленіи и Наказаніи).

Душевныя волненія несомнівню могуть служить толчкомь къ проявлению душевной бользни. То сильное вліяніе которое оказывають аффекты на кровообращение и двигательные нервы (бледность, оцененене) до известной степени указываеть намь какъ сильно могуть отражаться глубокія душевныя волненія на различныхъ мозговыхъ отправленіяхъ. Но отсюда до пом'вшательства еще далеко. В'вдь несчастія приходится переносить всякому, съ горя же заболввають душевною бользнью, даже и по мньнію публики, лишь немногіе. Конечно, есть случаи когда вслёдъ за сильнымъ испугомъ почти тотчасъ же развивается исихическое разстройство, но это бываеть крайне редко. У субъектовь забольвающихъ психозами послѣ нравственныхъ потрясеній обыкновенно бываеть уже значительное предрасположение къ заболъванію (невропатическая конституція, большею частью насл'ядственная). Достоевскій, описывая какъ Аркаша (Слабое сердце) забольть помышательствомы послы правственнаго потрясенія, указаль на то что Аркаша обладаль невропатическою организаціей; еслибы не было указано на это обстоятельство, то разказъ Слабое сердце, можетъ-быть и замъчательный въ художественномъ отношеніи, служиль бы доказательствомъ что авторъ неглубоко наблюдалъ жизнь и

имѣлъ столь же поверхностныя свѣдѣнія о душевныхъ больвняхъ какъ и другіе художники. Но Достоевскій и въ этомъ небольшомъ разказѣ (слѣдовательно дающемъ право пропустить подробности) не забылъ упомянуть что Аркаша обладаль невропатическою конституціей, слѣдовательно считалъ это обстоятельство важнымъ, что безспорно доказываетъ какъ вѣрно и глубоко онъ понималъ этіологію душевныхъ болѣзней.

Наблюденіе учить, что къ помѣшательству ведуть только угнетающаго свойства душевныя волненія: горе, усиленныя занятія, недостиженіе извѣстныхъ нравственныхъ стремленій, удары наносимые честолюбію и т. п. (Аркаша, Слабое сердце; Голядкинъ, Двойникъ; Иванъ Карамазовъ, Братья Карамазовы и т. д.). Къ этой же категоріи причинъ должо отнести и тюремное заключеніе. Статистика учитъ что у лицъ содержащихся въ тюрьмѣ помѣшательство наблюдается весьма часто (2% — 3%). Причина этого та что у многихъ преступниковъ есть наслѣдственное предрасположеніе къ помѣшательству, ихъ прежній образъ жизни, угрызеніе совѣсти, страхъ и т. д. Все это вполнѣ обстоятельно указано Достоевскимъ въ сравнительно бѣглой характеристикѣ молодаго Сокольскаго (Подростокъ), помѣшавшагося въ тюрьмѣ.

Благодаря своему генію, Достоевскій далеко опередиль науку: въ Мертвомъ Домп онъ говориль что одиночное заключеніе должно убійственно д'яйствовать на психическое здоровье арестантовъ; увлеченіе системой одиночнаго заключенія было еще недавно такъ сильно что до посл'ядняго времени никто не высказывался согласно съ Достоевскимъ. Но такъ какъ истина въ конц'я концовъ всегда обнаружится, то уже начали раздаваться пока одиночной тюрьмы въ Даніи, на тюремномъ конгресст въ Стокгольмъ въ 1878 году доказалъ цифрами что процентъ забол'яваемости арестантовъ вообще увеличивается съ возрастаніемъ срока пребыванія въ одиночномъ заключеніи. Такъ между заключенными на два года въ этой тюрьмъ забол'яло психическимъ разстройствомъ 5% на три года 14% на 3½ года 17%. La fille Elisa, романъ Гонкура, пропагандируетъ ту же идею. У насъ въ Россие еще нѣтъ опыта, по крайней мѣрѣ еп grand, чтобъ имѣтъ цифры, но нельзя не согласиться съ авторитетнымъ мнѣніемъ профессора И. П. Мержеевскаго, указывавшаго въ своихъ лекціяхъ и бесѣдахъ что мы, Славяне, вслѣдствіе извѣстныхъ особенностей своего характера, еще меньше способны безъ вреда для здоровья выносить одиночное заключеніе. Насколько важна степень культуры для опредѣленія вліянія одиночнаго заключенія, понятно каждому образованному человѣку. Оцѣнивъ все это, остается только удивиться какъ вѣрно поняль Достоевскій вредъ одиночнаго заключенія для русскаго преступника.

У женщинъ поводомъ ко психическому заболванію могутъ быть грубыя оскорбленія женской стыдливости. (Оля, *Нодростокт*).

Итакъ, причины душевныхъ болѣзней совершенно правильно поняты Достоевскимъ; мало того, онѣ указаны почти всѣ, по крайней мѣрѣ указаны всѣ типическія причины и едва ли можно что-либо прибавить, кромѣ подробностей черезчуръ спеціальнаго характера, къ перечисленному выше. Кромѣ того, Достоевскій въ каждомъ отдѣльномъ случаѣ указываль на нѣсколько причинъ: напримѣръ, помѣшательство у Раскольникова было обусловлено наслѣдственнымъ расположеніемъ, психическимъ характеромъ, голоданіемъ, неудовлетвореніемъ нравственныхъ стремленій, истощеніемъ вслѣдствіе внутреннихъ волненій, испугомъ, и т. п.

#### III.

Галлюцинаціи особенно часто изображались поэтами; кто не восторгался описаніемъ галлюцинацій въ *Макбетть*, въ *Кларт Милич*г. Хотя у многихъ авторовъ описаніе обмановъ чувствъ и върно, но односторонне, то-есть обыкновенно

появленіе и содержаніе галлюцинацій у ихъ героевъ не вытекаеть изо всей психической организаціи, а является только результатомъ какой-либо мысли или чувства, исключительно занимающаго галлюцинанта въ данное время: влюбленные видять предметь своей любви, убійцы свою жертву, кровь на рукахъ и т. д. Въ жизни бываетъ не такъ; обманы чувствъ только въ общемъ соотвъствуютъ наличному въ данное время чувствованію и мышленію субъекта, такъ какъ представляютъ или воплощеніе идей сознательной душевной жизни, или по крайней мъръ объективированіе образомъ зарождающихся въ безсознательной сферъ, подъ вліяніемъ преобладающаго душевнаго настроенія.

Обманы чувствъ, галлюцинаціи, ясное появленіе субъективно возникшаго образа и иллюзіи, извращеніе периферическаго ощущенія, весьма рѣдко бываютъ у психически здоровыхъ людей, и во всякомъ случаѣ являются въ тѣхъ состояніяхъ когда мозгъ ихъ находится въ ненормальныхъ условіяхъ; почти всегда можно найти нѣкоторые моменты повліявшіе на временное измѣненіе хода душевной жизни. Напримѣръ, у Гёте, этой идеальной гармонической натуры, видѣніе своего двойника было послѣ сильнаго душевнаго потрясенія (разлуки съ предметомъ любви) и утомленія путешествіемъ. Еще Плутархъ, устами Кассія, объяснялъ извѣстныя галлюцинаціи Брута его чрезмѣрнымъ физическимъ и психическимъ утомленіемъ.

Обманы чувствъ описаны Достоевскимъ у Голядкина (Двойникъ), Свидригайлова (Преступленіе и Наказаніе), Ивана Карамазова и отца Өерапонта (Братья Карамазовы) и Прохарчина (Господинъ Прохарчинъ).

Говоря вообще, необходимымъ условіемъ появленія обмановъ чувствъ будетъ измѣненіе возбудимости чувственнаго мозга; производящія причины суть слѣдующія: помѣшательство, гдѣ, вслѣдствіе заболѣванія мозга наблюдается усиленная его возбудимость (Иванъ Карамазовъ, Голядкинъ), невропатическая конституція (Свидригайловъ), лихорадочное со-

стояніе (Прохарчинь), анемическія состоянія центральной нервной системы, усиливающія возбудимость этой посл'ядней (отецъ Өерапонтъ). Причины появленія обмановъ чувствъ Достоевскій указаль во всёхь случаяхь вполнё вёрно и достаточно. Причиной галлюцинацій и иллюзій у отца Өерапонта (ему казалось что деревья протягивають ему руки) быль постоянный, много льть продолжавшійся голодь, уединеніе, сосредоточеніе крайне ограниченнаго ума на небольшомъ кругъ представленій. Какъ точно Достоевскій подмътиль условія появленія галлюцинацій, видно изь описанія ихъ у Свидригайлова. Этотъ человъкъ съ психопатическою организаціей изр'ядка им'яль галлюцинаціи, но всегда при условіяхъ нарушавшихъ его обычный образъ жизни, при обстоятельствахъ вызывавшихъ измѣненіе дѣятельности нервныхъ центровъ: то утомленіе (хлопоты при похоронахъ жены), то безсонныя ночи (въ вагонъ жельзной дороги), то измъненіе кровообращенія въ мозгу (тяжелый, трудно перевариваемый желудкомъ объдъ), вотъ повидимому ничтожныя причины обусловившія появленіе галлюцинацій; но Достоевскій хорошо зналь что утомленіе нервныхъ центровъ обыкновенно и бываеть последнимь толчкомь къ появленію галлюцинацій. На почвъ уже развившагося душевнаго разстройства, для появленія въ данный моменть галлюцинацій также должны быть причины. Вообще онъ такъ мало намъ извъстны что мы даже не всегда въ конкретномъ случав можемъ предсказать появление обмановъ чувствъ; только иногда врачъ можеть определить причины ихъ возникновенія. У Достоевскаго и въ данномъ случат вполнт разумное и втрное объясненіе. У Голядкина галлюцинація появилась посл'є полученнаго оскорбленія и сильнаго физическаго утомленія, когда онъ сильно продрогъ и промокъ. Также галлюцинаціи у Ивана Карамазова появились послѣ глубокаго душевнаго волненія и значительнаго физическаго утомленія. Изв'єстный психіатръ Шюлле говорить что въ начальномъ періодѣ помѣшательства причиной галлюцинацій бывають угнетающіе

аффекты, слъдовательно то же самое что и Достоевскій. Такое согласіе между исихіатромъ и художникомъ встръчается не часто. Уже изъ моего изложенія видно какъ согласны наблюденія Достоевскаго съ положеніями цсихопатодоговъ, такъ какъ я просто эти положенія идлистрирую, такъ сказать, примърами взятыми изъ Достоевскаго; характеристика и жизнеописанія дійствующих лиць — просто исторін бользней, обобщая которыя, поневоль приходится выводить тъ же общія заключенія которыми наполнены учебники психіатріи. Психологическое значеніе обмановъ чувствъ то же что и дъйствительнаго чувственнаго воспріятія. Галлюцинирующему не только «такъ кажется», но онъ въ самомъ дълъ видитъ, слышитъ, осязаетъ съ такою же ясностію какъ будто бы все это было действительнымъ объектомъ чувственнаго впечатленія. Естественно что большую важность имфеть та дальнейшая переработка которой подвергается разъ возникшее субъективное чувственное воспріятіе, распознается ли оно какъ галлюцинація или ніть: въ последнемъ случае оно ведетъ къ нарушению правильности сознанія. Результать этоть зависить оть общаго состоянія сознанія и неприкосновенности сферы остальныхъ чувствъ; полное самообладаніе и вниманіе, правильная д'ятельность остальныхъ органовъ чувствъ и ихъ здравое свидътельство ведуть почти неизбѣжно къ надлежащей поправкѣ обмановъ чувствъ. Такъ Свидригайловъ вполнѣ характеризовалъ свои галлюцинаціи; он в не входили въ общую сумму его сознанія; у него являлось только сомнёніе о существованіи общенія съ загробнымъ міромъ. Когда же самосознаніе утрачено (Прохарчинъ), волненія лишають человіка самообладанія, мішають спокойному размышленію (Голядкинь, Ивань Карамазовъ), наконецъ когда галлюцинаціи постоянны, стойки, однобразны (отецъ Өерапонтъ), тогда необходимо является смѣшеніе галлюцинацій съ объективнымъ чувственнымъ воспріятіемь, тімь болье если галлюцинаціи существують одновременно въ нъсколькихъ органахъ чувствъ (у Ивана Карамазова сразу была галлюцинація и зрѣнія и слуха), невольно чувственное воспріятіе одного органа служить поддержкою воспріятія другаго. Этимъ путемъ обманы чувствъ смѣшиваются съ дѣйствительными чувственными воспріятіями и служать настолько же какъ и эти послѣднія матеріаломъ духовной жизни галлюцинанта (отецъ Өерапонтъ), становятся источникомъ нелѣпыхъ идей, идей бреда, и соотвѣтствующихъ имъ поступковъ, настроеній; Иванъ Карамазовъ, когда для него галлюцинаціи стали дѣйствительнымъ чувственнымъ воспріятіемъ, на судѣ уже высказываль то что публика называетъ нелѣпыми идеями, и несмотря на свое воспитаніе и образованіе, кричаль, дрался и т. д.

Крайне интересно то потрясающее вліяніе которое производить этоть какъ бы сверхъестественный феномень даже на имфющихъ понятіе о галлюцинаціяхъ (Свидригайловъ); тъмъ болъе сильное впечатльние онъ производять на людей невѣжественныхъ, робкихъ. Въ этомъ отношеніи вполнѣ вѣрное описаніе ощущеній Голядкина, когда тотъ увидаль свой двойникъ, заслуживаетъ полнаго вниманія; едва ли во всей психіатрической литератур'в найдется лучшее описаніе, и если оно можетъ-быть въ художественности и уступаетъ подобнымъ картинамъ у Шекспира, Тургенева, то въ чисто медицинскомъ смыслѣ оно глубоко правдиво. Вотъ какъ Достоевскій рисуеть эти впечатлінія: «А между тімь какое-то новое ощущение оставалось во всемъ существъ господина Голядкина; тоска не тоска, страхъ не страхъ... лихорадочный трепеть пробъжаль по ногамь его. Минута была невыносимо непріятная... Но не одно это чудо поражало господина Голядкина, а пораженъ Голядкинъ былъ такъ что остановился, вскрикнуль, хотвль было что-то сказать... Что же касается господина Голядкина, то у него задрожали всѣ жилки, колъни его подогнулись, ослабли, и онъ со стономъ присёль на тротуарную тумбочку».

Что касается галлюцинацій, то, какъ уже сказано, онъ только вообще соотвътствують наличному въ данное время

чувствованію и мышленію субъекта, то-есть что наприм'єръ монахъ едва ли будетъ видёть картины военной жизни, земледілець—морской жизни и т. п., больной съ мрачнымъ помінательствомъ видитъ мрачныя картины, утопающій въ экспансивныхъ аффектахъ маньякъ наслаждается видініями своихъ воздушныхъ замковъ и воображаемыхъ удовольствій, такъ что содержаніе обмана чувствъ соотвіствуетъ только общей сумімь представленій даннаго лица и его настроенія. Это обстоятельство извістно Достоевскому лучше другихъ художниковъ.

Только на первый взглядь такому заключенію противорівчить описаніе галлюдинацій Прохарчина. У этого скупца, постоянно конившаго деньги и боявшагося потерять накопленное, были и соотвътственныя галлюцинаціи: полученіе денегь, потеря ихъ, за нимъ бътутъ чтобъ отнять его деньги и т. д.; здёсь повидимому описаніе таково же какъ и у другихъ художниковъ: влюбленные видятъ объектъ своей любви, убійцы кровь и т. д. Но стоить вникнуть глубже чтобы по нять какая громадная разница между знатокомъ Достоевскимъ и дилеттантами. Прохарчинъ дъйствительно видитъ картины соотвътствующія его преобладающей страсти; но чьмъ это обусловливается? Галлюцинируеть онъ въ лихорадочномъ состояніи (бользнь, сведшая его въ могилу, точнье не обозначена авторомъ): его галлюцинаціи, какъ вызванныя повышенною температурой (галлюцинацій тифозныхъ страдающихъ острымъ воспаленіемъ мозговыхъ облочекъ и т. п.), неясны, сбивчивы, безсвязны, и, какъ весь психическій процессь при такомъ состояній, им'єють хаотическій характерь; содержаніе ихъ, какъ это часто и бываетъ въ такихъ случаяхъ обусловливается послёднимъ живо поразившимъ больныхъ обстоятельствомъ. Прохарчинъ только что получилъ жалованье, поэтому такъ естественно что и въ галлоцинаніяхъ повторялось это столь важное для него обстоятельство. На этомъ примъръ видно съ какимъ глубокимъ знаніемъ болъзненныхъ душевныхъ явленій Достоевскій эксплуатироваль эти явленія для своихъ цълей романиста.

Естественно, что когда вся сфера представленій занята однимъ ограниченнымъ кругомъ идей, напримѣръ, у лицъ находящихся подъ вліяніемъ религіозной экзальтаціи, и обманы чуствъ будутъ соотвѣтствовать этой поглотившей ихъ сознаніе группѣ идей. Такъ отецъ Ферапонтъ видитъ чертей, святыхъ: да и странно было бы еслибы человѣкъ въ продолженіе нѣсколькихъ десятковъ лѣтъ ни о чемъ другомъ не думавшій, ничѣмъ не интересовавшійся, ничего не видѣвшій и не слышавшій кромѣ тѣхъ же предметовъ, имѣлъ галлюцинаціи другаго содержанія.

Болье сложные и менье понятныя явленія наблюдаются у лиць съ болъе высокою психическою организаціей, у лиць богатыхъ идеями съ сильными разнообразными страстями. Для того чтобъ объяснить себъ содержание галлюцинацій у даннаго больнаго, иной разъ приходится проследить всю жизнь больнаго, узнать всв обстоятельства болве или менвс на него повліявшія, познакомиться съ тімь что занимало вниманіе больнаго за многія годы раньше забольванія, и только тогда становятся хоть сколько-нибудь понятными тъ причудливыя на первый взглядъ галлюцинаціи, которыми одержимъ больной. Понятно что такой психологическій анализъ не всегда возможень, и далеко не всякому и по силамь; поэтому въ большинствъ случаевъ врачу понятенъ только общій смысль галлюцинацій. Напримірь, мы знаемь что страдающій бредомь преследованія видить преследующихь его враговъ, слышитъ ихъ угрожающіе голоса; но причины варіацій этой темы у каждаго отдільнаго больнаго мы не всегда можемъ себъ выяснить: почему одного больнаго враги являются въ видь полицейскихъ агентовъ, другаго въ видь мнимыхъ любовниковъ его жены, третьему въ виде соперниковъ въ его профессіи п т. д. Словомъ, чёмъ больной развитье, богаче духовно, тымь неуловимые становится для врача связь галдюцинацій паціента. Но для токого великаго ма-

стера какъ Достоевскій, никакихъ трудностей не существуетъ. Стоитъ прочесть какъ рисуетъ авторъ галлюцинаціи Ивана Карамазова чтобы понять что значить великій таланть. Цълая глава занята описаніемъ галлюцинацій, и ни одного слова выдуманнаго, фальшиваго, мало-естественнаго; несмотря на всю живописность этой главы, она вполнѣ точный списокъ съ действительности, между темъ какъ все авторы нисавшіе на эту тему, даже въ ніскольких строкахь, всегда прибавляли что-нибудь фантастичное, исключительное, не болье какъ въроятное, Психіатръ можетъ читать эту главу какъ часть исторіи бользни состаленной умьлой рукой. Предшедшая характеристика Ивана Карамазова сдулаетъ ему понятнымъ все до мелочей содержание галлюцинацій. Галлюцинація Ивана Карамазова напоминаеть извёстную галлюцинацію Лютера (dialogus cum diabolo), съ которою Достоевскій быль знакомъ. Галлюцинація въ видъ лица высказывающаго собственныя мысли больнаго нерадко наблюдается преимущественно у людей развитыхъ. Такіе больные, такъ же какъ и Иванъ Карамазовъ, жалуются на то что у нихъ похищають ихъ собственныя мысли.

Содержаніе галлюцинацій Ивана Карамазова можетъ служить типическимъ примъромъ изъ чего слогается обыкновенно это содержаніе у больныхъ. Вопервыхъ, гость ему высказываетъ идеи ясно сознанныя Иваносъ, близо касающіяся предметовъ наиболье занимавшихъ его вниманіе за послѣднее время; вовторыхъ, идеи еще не ясно сознанныя, не переработанныя, еще не вступившія въ органическую связь съ наиболье существеннымъ я Ивана; втретьихъ, идеи отъ коихъ Иванъ старался отдѣдаться, жедалъ ихъ подавить избъгать, но которыя время отъ времени врывались въ его сознаніе и которыя онъ считалъ для себя чужыми, непріятными, идеи кои онъ самъ скрываль отъ себя: самообманъ всѣми употребляемый, но никому не удающійся; наконецъ, гость высказывалъ Ивану идеи которыя тотъ уже забыль, но которыя, какъ видно изъ характеристики данной Ивану

Лостоевскимъ, оставили глубокій слёдъ на его психической жизни. Здёсь повторилось обычное въ такихъ случаяхъ явленіе что изъ глубокихъ, давно позабытыхъ подваловъ безсознательной жизни, образы и картины пресктировались наружу въ видъ галлюцинацій. Въ томъ что говоритъ гость Ивану, нътъ ничего посторонняго, не соотвътствующаго его духовной сущности; но дело въ томъ что Достоевской оцениль все значеніе безсознательной сферы, вполнів вірно умьль отделить существенныя, наиболье глубоко подвиствовавшія на я идеи и такимъ образомъ могъ создать такую широкую картину галлюцинаціи. Онъ не соблазнился, подобно другимъ авторамъ, надълить своего героя галлюцинаціями, содержаніе которыхъ состояло бы только изъ последнихъ, живо поразившихъ впечатленій. Достоевскій понималь что въ галлюцинаціяхъ всегда бываетъ что-то не поддающееся изв'єстнымъ намъ законамъ; этотъ элементъ капризности обмановъ чувствъ въ данномъ случат выразился темъ что галлюцинація зрвнія была въ образв среднихъ льтъ приличнаго господина: почему именно галлюцинація зрвнія была въ этой формъ (дыявола въ человъческомъ видъ) объяснить нельзя; но конечно нельзя отъ художника требовать объясненія тамъ гдъ не даетъ его сама природа. Необычайную живность и реальность этой главѣ придаютъ мелкія подробности; постепенность съ которою Иванъ убъждался въ реальности этого обмана чувствъ, тотъ ужасъ который овладеваль имъ при этомъ, то что во время галлюцинаціи были явленія прилива крови къ головъ, то обстоятельство что прикладываніе холодныхъ компрессовъ, свъжій воздухъ и приходъ брата облегчили его состояніе; всв эти подробности еще болве усиливаютъ впечатление производимое этой главой, по крайней мере, для знакомаго со психіатріей.

Достоевскій зналь что галлюцинаціи иногда имфють отрывочный характерь, состоять изъ быстро исчезавшихъ образовь, какъ это видно изъ описанія галлюцинацій Свидригайлова; и туть художникъ отмѣтилъ факть что нерѣдко об-

маны чувствъ ничего не имъютъ общаго съ занимающими въ данное время вниманіе галлюцинанта предметами, содержаніе ихъ обусловливается давними, какъ напрасно думается, забытыми впечатлѣніями. Свидригайловъ говоритъ что онъ не думалъ ни о женѣ ни о лакеѣ, когда ихъ образы появлялись предъ нимъ.

Галлюцинація Голядкина въ вид'в двойника принадлежитъ къ крайне р'вдкимъ; изв'встно что Гёте во время путешествія верхомъ на Друзенгеймъ вид'влъ свой спрый двойникъ, психіатрія ничего не знаетъ о причинахъ и значеніи такого обмана чувствъ.

### Office to command coerons. IV. conton and co

За сравнительно легкую задачу, изображение того какъ начинается душевная бользнь, художники брались такъ же часто какъ и за описание галлюцинацій, и, какъ извъстно нсихіатрамъ, имъ обыкновенно это не удавалось. Сравнительно легкою задачей я назваль ее потому что всякій романистъ не разъ имълъ случай наблюдать на комъ-нибудь изъ своихъ знакомыхъ процесъ развитія психической бользни: слъдовательно, нужно было только умънье схватить сущность и отдълить основные симптомы отъ случайныхъ.

Достоевскій уже въ началь своей художественной двятельности берется за эту тему въ двухъ повъстяхъ: Дисоника (1846) Слабое сердце (1848).

Коротенькій разсказь Слабое сердце, это конечно только общій набросокь, и потому въ немъ можно искать описанія лишь болье крупныхъ явленій и нельзя ожидать подробностей. Между тымь, этотъ разсказъ, теперь уже позабытый, поражаеть глубиной знанія сущности процеса развитія душевной бользни и жизненностью всей картины.

Аркаша, происходящій изъ податнаго сословія, человѣкъ слабаго телосложенія, мало развитый, мученикъ непосильнаго труда, постоянно боящійся потерять такъ трудно доставшее-

ся ему положеніе, даже для поверхностныхъ наблюдателей (какова его нев'єста) кажущійся н'єсколько страннымъ, очевидно представляеть такую почву на которой даже слабая причина могла вызвать развитіе душевной бол'єзни. Достоевскій только слегка указываеть въ чемъ состояла особенность его психической организаціи, но въ сущности и этого довольно; онъ быль что называется впечатлительнымъ или, выражаясь бол'єе научно, челов'єкомъ у котораго легко вызыванись патологическіе аффекты. Пода ему дали чинъ, то онъ потеряль на н'єсколько дней всякое самообладаніе, не могъ заниматься, словомъ, быль точно пьяный. Если къ этому прибавить слабость воли (его отношенія къ товарищу), д'єтскою наивность (поведеніе въ магазин'є), слабое развитіе я, то становится понятнымъ что это за челов'єкъ.

И воть въ жизни такого человѣка, среди радостныхъ, постоянно возбуждающихъ чувствъ (любовь и сватовство) появляется бѣда; ему предстоитъ непосильная срочная работа, неудовольствіе, можетъ быть даже гнѣвъ такъ много значущаго для него начальника, чувство неудовольства собой, столь сильное въ человѣкѣ бывшемъ всегда добросовѣстнымъ и аккуратнымъ, и наконецъ необходимость проводить безсонныя ночи. Едва ли нужно говорить что всѣ эти непріятности въ сущности пустяки, но важно что въ глазахъ Аркани онѣ имѣли громадное значеніс. Нельзя, впрочемъ, не отмѣтить что эти угнетающіе моменты дѣйствовали еще сильнѣе вслѣдствіе того что предшествовшее состояніе Аркаши, напротивъ, было восторженно; переходъ былъ черезчуръ рѣзокъ и силенъ контрастъ.

Печальное настроеніе, естественно вызванное всіми этими непріятностями, мало-по-малу переходить уже вт патологическія чувства страха и тоски. Різкой границы ніть у Достоевскаго, такъ какъ ея ніть и въ природів. Арнаша сходить съ ума на глазахъ читателя мало-по-малу; онъ, подъвліяніемъ всеціло поглотившаго его сознанія болізненнаго чувства уже перестаеть бороться съ постигшею его біздой,

какъ это онъ делалъ когда настроение его было подавленное въ физіологическихъ границахъ; является полное неблагоразуміе (ушель чтобы расписаться въ книгъ поздравленій и потомъ прогуливался), пересталъ слушаться своего товарища; наконецъ патологически мрачное настроеніе дошло уже до такой силы что воспріятія перестали доходить до сознанія, вслъдствіе того что все сознаніе сосредоточено на внутреннемъ прецессъ, поглощено патологическою тоской. Это особенно рельефно изображено Достоевскимъ: Аркаша чтобы поскорве окончить рукопись «ускорить перо», пишетъ сухимъ перомъ, быстро переворачивая страницы. Тутъ уже появляются иллюзіи, больное сознаніе заміняеть или по крайней мфрф смфшиваетъ воспріятія дфиствительности (сухое перо, чистыя страницы) съ образами создаваемыми самимъ сознаніемъ. Въ данномъ случай мы имфемъ поучительный примъръ какъ образуются иллюзіи и каково состояніе сознанія при ихъ образованіи; благодаря тому что все вниманіе поглощено было преобладающими чувствами и вытекающими изъ нихъ соображеніями, Аркаша не видёлъ что онъ переворачиваль неисписанныя страницы.

Вопреки мивнію публики, въ психіатріи считается непреложнымъ правиломъ что значительное количество душевныхъ бользней начинается не безсмысленными рвчами, нельными идеями или сумосбродными поступками, а бользненными измьненіями характера, аномаліями ощущенія и настроенія и происходящими отсюда состояніями душевнаго волненія. Въ началь этого рода душевныхъ бользней наблюдаются безпричинныя чувства страха, недовольства, тоски, печали, такъ какъ новыя представленія и стремленія, возникающія подъ вліяніємъ разстройства мозга, въ началь бывають еще очень темны, и потому измьненіе нормальнаго хода мышленія и воли и новый психическій элементь входящій въ прежнее я выражаются только общимъ измьненіемъ характера и настроенія. Бользнь Аркаци такъ и должна была развиваться, потому что она принадлежала именно къ этой группъ. Англій-

скіе психіатры ставять въ большую заслугу Шекспиру что ему быль извъстень этоть законь (хотя при изученіи Шекспира въ этомь и трудно убъдиться; можеть-быть ему только приписывается это знаніе), между тъмь какъ въ наукъ онь сталь извъстень около 40 лътъ тому назадь, благодаря главнымь образомъ работамъ Guislain. Я думаю что мы имъемъ болъе права въ этомъ отношеніи гордиться Достоевскимь, такъ какъ онъ дъйствительно зналь этоть законъ, а едва ли можно допустить что онъ его вычиталь; собственная наблюдательность помогла ему уловить законъ природы, такъ долго незамъченный и учеными художниками.

Психическая боль у Аркани выступила на первый планъ сознанія и подавила все остальное; явилось полное безучастіе къ нормальнымъ впечатленіямъ, такъ какъ до сознанія могла доходить только психическая боль: на этой боли и сосредоточено все сознаніе больнаго. Такое состояніе можно сравнить съ состояніемъ повышенной возбудимости органовъ чувствь: напримірь, больной глазь избігаеть прежде бывшихъ ему пріятными св'єтовыхъ раздраженій и ищеть темноты; такъ и Аркаша, мучимый психическою болью, избыгаетъ всякихъ сношеній со внішнимъ міромъ; всякое новое впечатление становится ему мало-по-малу непріятными и, безучастный ко всему остальному, онъ еще болье погружается въ самого себя. Вследствіе этой сосредоточенности, ходъ представленій дёлается медленнымъ и лёнивымъ, все сознаніе Аркаши поглощено только однимъ несчастіемъ; до сознанія его все меньше и меньше достигаеть что-либо изъ круга его прежнихъ интересовъ.

Такъ какъ при этомъ всякое впечатлѣніе дѣлается непріятнымъ, то у Аркани, какъ и у всякаго такого больнаго, является общее расположеніе къ отрицанію и отвращенію, и вмѣсто прежнаго доброжелательства и любви мрачныя побужденія недовѣрія и ненависти. Но прирожденный человѣческому духу законъ причинности заставляетъ искать причины такой душевной перемѣны, возникавшей благодаря болѣз-

ненному измѣненію мозга. Причинъ этихъ больные ищутъ во внъшнемъ міръ, потому что оттуда человъкъ привыкъ получать побужденія къ своимъ психическимъ состояніямъ; но такъ какъ въ данномъ случав причинъ этихъ во внешнемъ мір'є ність — неокончаніе работы ничего кромі выговора и связаннаго съ этимъ недовольства собой повлечь не моглото являющіяся объясненія должны само собою быть ложны, сумасбродны, безумны. Въ этомъ подыскивании причинъ перемьнь душевнаго настроенія, въ этихъ попыткахь объясненія обыкновенно и состоить главный источникь безумныхь представленій, идей бреда. Логическій процест, у душевнобольнаго тотъ же какъ и у здоровыхъ. Аркана долженъ быль, какъ и всякій человікь, объяснить себі причину перемъны своего настроенія. Во внъшнемъ міръ нътъ этой причины, есть только причина къ нъкоторому недовольству собой и безспокойству; вследствіе затемненія сознанія и разстройства въ теченіи представленій, подъ вліяніемъ психической боли, онъ не можеть понять это тоска и страхъ, овладъвшіе имъ, патологическое явленіе. Въ другихъ случаяхъ, вследствіе причинъ говорить о которыхъ здесь не место, больныя понимають что ихъ грусть, тоска и страхъ, есть результать бользни.

Вотъ этимъ путемъ и развивается ложное объяснение Аркаши что за неокончание работы его отдадутъ въ солдаты. Безпокойство о томъ что работа не окончена все усиливалось и наконецъ доросло до настоящаго ужаса, и конечно не оставляло больнаго за все время заболѣвания. Не доставало второй части идей бреда, онъ явились потомъ, когда психическая боль затъмнила сознание настолько что критическое отношение къ чему-либо сдълалось невозможнымъ.

Аркаща, происходившій изъ податнаго сословія, долго (до полученія чина) боялся попасть въ солдаты; притомъ ему, какъ человъку боязливому, могла не рѣдко приходить въ гслову мысль что, согласно общему правилу того времени, за крупный служебный промахъ онъ все-таки еще можетъ

быть сданъ въ солдаты. Ему естественно казалось что патологическій ужасъ обусловлень неокончаніемъ работы (что онъ ошибался мы уже видёли, а также можемъ объяснить и почему); стало-быть это неокончаніе работы есть большое преступленіе если могло вызвать въ немъ такой страхъ и такую грусть; а вёдь за большое преступленіе отдають въ солдаты, слёдовательно его отдадутъ въ солдаты. Дойдя до этого заключенія, Арканы уже сдёлался сумашедшимъ. Логически разсужденіе построепо правильно, но ложны посылки и вслёдствіе сего невёренъ выводъ.

Человъкъ вообще ръдко понимаетъ что настроенія въ немъ мѣняются вслѣдствіе внутреннихъ причинъ; этимъ объясняется невърность первой посылки, будто бы патологическое его настроеніе зависѣло отъ неокончанія работы. Вторая посылка—что его отдадутъ въ солдаты, за сдѣланное имъ крупное преступленіе—въ сущности вѣрна; по крайней мѣрѣ, въ этой идеѣ нѣтъ ничего невѣроятнаго. Выводъ что онъ сданъ въ солдаты есть идея бреда. Присутствіе идей бреда профанами считается необходимою принадлежностью помѣшательства; но мы уже видѣли какъ Достоевскій вѣрно понялъ что идеи бреда суть явленія вторичныя, во всякомъ случаѣ не больше какъ одинъ изъ многихъ элементовъ помѣшательства.

Еслибы Достоевскій не уномянуль что Аркаша происходиль изъ податнаго сословія, то вся правдивость разказа была бы подорвана, потому что стало бы мало в роятнымъ возникновеніе именно этой идеи бреда.

Наконецъ Аркаша становится совершенно помѣшаннымъ; онъ уже чувствуетъ, думаетъ, поступаетъ какъ рекрутъ, а не какъ чиновникъ. Вмѣсто прежняго Аркани явился новый, съ новыми чувствами, мыслями, поступками. Естественно что рекрутъ долженъ прощаться съ невѣстой и вмѣстѣ съ тѣмъ чрезъ посредство друга поддержать ее въ такомъ несчастіи; онъ держитъ руки по швамъ, ходитъ какъ солдатъ, то-есть какъ, по понятіямъ Аркани, ходятъ солдаты; ста-

рается убъдить начальство что онъ не годенъ къ военной службъ. Дъйствительность его окружащая для него измънена; только имъющее отношеніе къ его бреду доходить до его сознанія, и то въ извращенномъ видъ: начальникъ кажется ему строгимъ; когда его везутъ въ больницу, то ему кажется что онъ ъдетъ въ казармы и т. п. Тутъ появились и иллюзіи, и та неспособность воспринимать впечатлънія которая свойственна всякому убитому горемъ человъку, сосредоточенному на угнетающей его идеъ.

Тутъ разказъ естественно кончается, потому что не дѣло романиста описывать что дѣлается въ больницѣ для душевно-больныхъ. Жизнь въ этихъ убѣжищахъ внѣ сферы наблюденій художника. Да и наконецъ есть границы между дѣятельностью врача и дѣятельностью художника; Достоевскій зналь эти границы.

### rhomaid, disperiogenous ov.

Ту же тему развиваетъ Достоевскій и въ Двойнико. Кром'в развитія пом'вшательства, въ этой пов'всти затронуто много другихъ вопросовъ, почему и основная тема представляется затемненною; притомъ же достоинство этой пов'всти значительно уменьшается, по крайней м'вр'в для психіатра, введеніемъ р'вдкаго случая—появленіемъ двойника. Но все же и въ этой пов'всти разбросано много в'врныхъ и глубокихъ зам'вчаній.

Голядкинъ нѣкоторое время, до того момента въ которомъ его застаетъ разказъ, находится въ мрачномъ, подавленномъ настроеніи духа. Настроеніе это было болѣзненное, судя по тому что врачъ совѣтовалъ ему избѣгать уединенія и вообще вести болѣе веселый образъ жизни. Такой совѣтъ обыкновенно въ этихъ случаяхъ даютъ врачи-неспеціалисты, также обыкновенно и то что совѣтъ остается неисполненнымъ. Благодаря незнанію сущности душевныхъ болѣзней, они надѣются болѣзненное меланхолическое состояніе ослабить тѣми же сред-

ствами какъ и грустное настроеніе зависящее отъ внѣшней причины: не зная что мрачное расположеніе духа у больнаго зависить отъ внутреннихъ причинъ, они совѣтуютъ меланхоликамъ развлеченія; естественно что такой совѣтъ остается неисполненнымъ, такъ какъ меланхоликъ избѣгаетъ не только развлеченій, но и вообще всякихъ впечатлѣній, такъ какъ всякій психическій процессъ для него непріятенъ и сопровождается психическою болью. Итакъ, эта маленькая подробность очень правдиво приведена Достоевскимъ.

Въ началъ разказа Голядкинъ, напротивъ, оживленъ неестественнымъ для него образомъ, доволенъ собой и вообще всвмъ. Это возбужденное, радостное настроение сопровождается и соотвътственными поступками. Аккуратный, экономный Голядкинъ нейдетъ на службу, беретъ карету, ливрею, и вдеть съ неясно сознаваемыми цвлями по городу. У врача онъ высказываетъ и мысли соотвътственныя настроенію. Какъ мрачное настроеніе ведетъ къ образованію мрачныхъ идей бреда въ видъ попытки къ объясненію измънені настроенія какимъ-нибудь несчастіемъ, такъ и повышенно веселое настроение тъмъ же психологическимъ путемъ ведеть къ созданію бредовыхъ идей величія, человікь начинаетъ считать себя сильнымъ, красивымъ, богатымъ и т. д., такъ какъ только обладание этими качествами можетъ объяснить больному перембну его настроенія. У Голядкина еще нътъ настоящихъ идей бреда, но неправильныя объясненія уже существують. Такъ какъ радостное самодовольное настроеніе свойственно челов' ку что-либо выигравшему въ жизни, получившему что-нибудь для себя пріятное, то Голядкинъ, обыкновенно тихій, даже забитый человікъ, начинаеть съ гордостью и подобающею аффектаціей говорить о своихъ достоинствахъ, о своемъ превосходствъ надъ тъми людьми которые прежде для Голядкина были недосягаемыми идеалами. Наконецъ у него эта переоцънка собственныхъ достоинствъ доходить до того что онь угрожаеть посрамить своихъ враговъ, доказать ихъ ничтожность и фальшивость, хотя оче-

видно что у Голядкина враговъ и быть не могло, но крайней мъръ среди тъхъ людей о которыхъ онъ говорилъ. Результатомъ этого повышеннаго самочувствія и вытекающей изъ него переоцънки собственнаго достоинства было то, что онъ нъсколько дней тому назадъ наговорилъ дерзостей и выказаль ревность къ жениху девушки которая и по летамъ, и по общественному положенію не могла быть ему парой. Но вследствие болезненно измененнаго настроения онъ не могъ понять до какой степени ни съ чъмъ не сообразно считать себя возможнымъ претендентомъ, и поведение его было такъ странно что ему отказали отъ дому, конечно, не понявъ, что онъ уже боленъ душевною болезнію. Какъ симптомъ этого бользненнаго состоянія должно понимать и посъщение Голядкинымъ магазиновъ, гдъ онъ приторговывалъ разныя вещи на большія суммы. Очень часто больные, именно въ томъ состояніи въ которомъ быль Голядкинъ, д'ёдають безумныя растраты и нельныя финансовыя операціи, вслыдствіе чего иногда совстить разоряются; когда же бользнь доходить до той степени что и профанамь становится, ясно, что они им'вють дело съ душевно-больнымъ, тогда обыкновенно причиной душевной бользни считають разореніе, между темъ какъ оно было просто результатомъ безразсудныхъ дъйствій больнаго. Это явленіе самое заурядное, н особенно часто среди торговцевъ; родственники, приглашая врача, увъряютъ его что причиной бользни было разореніе, но врачь скоро бываеть въ состояни убедиться, что болезнь началась уже давно, и тъ финансовыя операціи, которыя привели больнаго къ разоренію были совершены за время бользни. Если родственники люди интеллигентные, то иной разъ удается ихъ убъдить въ этомъ, такъ какъ и для нихъ становится, наконецъ, понятнымъ ито только душевною бользнію можно объяснить неразчетливость и легкомысліе приведшія къ разоренію. Не мало гибнеть состояній и разоряется семей именно благодаря тому что никто не можеть во время указать родственникамъ бользнь главы семейства;

и потому сразу несчастную семью постигають двъ бъды: и нищета, и сумаществие главы семейства.

Достоевскій показаль необычайную наблюдательность отмітивъ расточительность появившуюся въ Голядкинъ, и указавъ на то обстоятельство что Голядкинъ за это время такъ хорошо исполниль свою работу въ канцеляріи, что вызваль удивленіе начальника и выдвинуль впередь человика присвоившаго себф эту работу. Кажется страннымъ, даже мадов фоятнымъ, что челов вкъ въ бол взненномъ состояни можетъ лучше работать нежели въ здоровомъ. Между тъмъ это не рёдко наблюдаемый и легко объяснимый фактъ, хотя отсюда отнюдь нельзя дёлать выводъ, что геній и пом'вшательство одно и то же. То бользвенное возбуждение и усиленная деятельность ума которыя проявляются въ такихъ случайныхъ работахъ-кратковременны, и при внимательномъ анализь этихъ работъ становится ясно, что онь выдаются только внышнимь блескомь, страдають неосновательностію. Во всякомъ случай такія вспышки ума бывають последними, предъ болье тяжелымъ разстройствомъ, и не дарятъ никогда міру глубокихъ и широкихъ истинь; остроумные парадоксы, блестящіе, односторонніе выводы, вотъ самое большое что можеть дать мозгъ въ началь его бользни. Я знаю одинъ такой случай когда малосефдущій и ограниченный субъектъ получилъ премію конкурса только потому что во время конкурсной работы находился въ такомъ бользненномъ состояніи, и потомъ возбудиль наивное недоумівніе всіхть его знавшихъ, какъ такой малосвъдущій человъкъ могъ побить болье даровитыхъ и знающихъ. Послъдоваршая затымъ душевная бользнь объяснила въ чемъ дъло.

Итакъ, въ повъсти Двойникъ Достоевскій указаль тотъ фактъ что повышенному настроенію предшествовало подавленное, мрачное; эта послъдовательность, какъ доказано работами многихъ психіатровъ за послъднія сорокъ лътъ, весьма обыкновенна. Нъкоторые психіатры даже считали такую послъдовательность типическою; во всякомъ случать на-

блюденіе учить что весьма часто періоду возбужденнаго настроенія предшествуєть угнетенное, мрачное состояніе сознанія.

Также в рно и то что повышенное настроение ведеть за собой переоцінку собственных достоинствъ-путь къ образованію идей величія. Возбужденное состояніе, кром'в переоцінки собственных достоинствь, сопровождается ускореніемъ хода идей, облегченнымъ воспроизведеніемъ представленій и легкомысленными поступками. Усиленіе воли какъ сознательнаго влеченія, причемъ желаемое мыслится какъ безусловно достижимое, въ данномъ случат зависитъ и отъ бользненно-повышеннаго самочувствія, которое постоянно возбуждается и поддерживается ощущениемъ усиленной тылесной и умственной способности къ отправленію, и отъ недъятельности всъхъ задерживающихъ, направляющихъ, контролирующихъ представленій, которыя при спокойномъ расположеніи духа и средней скорости въ теченіи представленій всегда присутствують въ сознаніи. Наконець, при бользненно-усиленномъ сочетании и облегченной смънъ представленій, оказывается избытокъ побудительныхъ мотивовъ. Въ результатъ является то что называютъ легкомысленными поступками-въ данномъ случат безцельная потздка въ кареть, посъщение магазиновъ, гдь фиктивно закупаются очень дорогіе товары.

Изложеніе этого фазиса бользни и по върности, и по полноть не оставляеть желать ничего лучшаго. Къ сожальнію, дальше въ повъсти введенъ случайный элементь, и поэтому на сцену выступають явленія черезчурь ръдкія и неинтересныя. Считаю только необходимымъ отмътить нъкоторые наиболье характерные моменты въ дальнъйшемъ развитіи бользни. О томъ какъ върно передано душевное состояніе при появленіи галлюцинаціи, я уже говориль. Достойно вниманія что сослуживцы Голядкина воспользовались бользненнымъ состояніемъ его чтобъ его мистифицировать письмомъ будто бы написаннымъ дъвушкой въ которую Голядкинъ былъ нъ

сколько влюблень. Какъ умъль Достоевскій однимь этимъ эпизодомъ върно характеризовать отношение многихъ неразвитыхъ людей къ несчастнымъ больнымъ! Видя человъка разстроеннаго, сбитаго съ толку, у котораго въ головъ не все въ порядкъ, какъ это понимаютъ и сами милые шалуны, его обыкновенно еще болье мистифицирують; и вмъсто утъшенія и помощи, на голову несчастнаго обрушиваются еще глуныя, злыя шутки. Даже образованные люди считають не безчестнымъ подшутить надъ помъшаннымъ; можетъ-быть они по наивности не допускають что и помъщанные могуть страдать. Что, къ сожальнію, наше общество еще не понимаетъ какъ нужно заботиться объ этихъ несчастныхъ, лучше всего показываеть то жалкое положение въ которомъ находится дъло призрѣнія душевно-больныхъ. Какъ мало прогрессируеть общество въ этомъ отношеніи, хорошо видно изъ поразившаго меня факта: въ одной больницъ обычнымъ развлеченіемъ больныхъ офицеровъ были всевозможныя дурачества съ помѣшаннымъ; его одѣвали во всевозможные костюмы, заставляли ъсть различныя спеціи и т. п. Бълинскій, по воспоминаніямъ Достоевскаго, быль въ восторгв отъ того какъ просто обрисована забитость героя Бидных Людей, который могъ умиляться тъмъ только что нашелся порядочный человъкъ обратившій вниманіе на его нищету; неужели менъе просто и живо иллюстрируется отношение общества ко психически больному этою мистификаціей письмомъ? Другое дёло если душевно-больной вламывается въ домъ, начинаетъ буянить; тогда является великодушіе, впрочемъ не простирающееся далве того чтобы пролить несколько слезинокъ и «упрятать» буяна въ сумашедшій домъ, благо онъ не будетъ никому мѣшать и скоро умретъ (по крайней мѣрѣ, по мнфнію публики).

Почему Голядкинъ повѣрилъ что полученное письмо дѣйствительно написано Кларой Олсуфьевной, несмотря на всю неправдоподобность этого, почему онъ таки ворвался въ домъ гдѣ ему запретили бывать, почему онъ не умѣющій танцо-

вать попробоваль вальсировать, все это очень ясно; это поступки той же категоріи какъ и хожденіе по магазинамъ. Не менье правъ Достоевскій когда заставляетъ Голядкина, собравшагося похитить Клару Олсуфьевну, фхать къ начальнику и просить у того объясненія и помощи: у больныхъ въ такомъ состояніи планы быстро меняются; одинъ незрелый планъ, вследствие вышеобъясненнаго душевнаго состоянія, сміняется еще меніе здравыми другими. Не могу обойти модчаніемъ и того что Голядкинъ отправился къ начальнику просить о разъясненіи собственнаго положенія. Замізчательный факть, въроятно результать цёлаго строя нашей жизни: почти всѣ больные съ идеями бреда непремѣнно идуть къ начальствующимъ лицамъ просить или, смотря по характеру ихъ бреда, требовать объясненій. Всв начальствущія лица обыкновенно бывають затруднены просьбами и требованіями больныхъ. Я помню одного больнаго основавшаго, какъ ему казалось, новую систему философіи; онъ на последнія деньги прівхаль въ Петербургь чтобы поделиться своимъ открытіемъ съ министромъ. Положительно можно утверждать что многіе помішанные прібзжають въ Петербургъ для того только чтобы здёсь предъ высокопоставленными лицами изложить свою идею бреда. Нередко причиной пом'вщенія въ больницу бываеть то, что больной является къ начальствующему лицу и просить его защиты отъ мнимыхъ враговъ или увъряетъ его въ своей невинности на случай могущихъ возникнугь обвиненій. Не знаю на сколько въ другихъ странахъ часты подобныя явленія, но у насъ въ Россіи они весьма обыкновенны и, какъ я полагаю, чисто бытоваго характера.

Вотъ все что я могу сказать о душевной болезни Голяд-кина. Во всякомъ случать я не отрицаю что пропущенное мною можетъ-быть и имтетъ глубокій интересъ; но мите не удалось объяснить себт пропущеннаго мною, и потому я предпочелъ ограничиться только указаніемъ на иткоторые моменты. Нужно внимательно изучить Достоевскаго и про-

слѣдить всю громадную галлерею нарисованных имъ лицъ чтобы понять до какой степени всеобъемлюще его творчество. Самъ Достоевскій находиль что повѣсть Двойникъ не удалась ему (Дневникъ Писателя 1887 года). Дѣйствительно, картина развитія помѣшательства Голядкина не полна. Но разъ великаго художника поразило какое-нибудь явленіе, онъ постарается овладѣть его смысломъ, хотя бы первая попытка была неудачна; ни время, ни новыя впечатлѣнія не могутъ его остановить; нужно дополинть наблюденія, переработать свѣдѣнія, и дѣло будетъ кончено.

Развитіе буйнаго пом'єшательства, или, говоря правильніве, суммы бол'єзненныхъ симптомовъ называемыхъ буйствомъ, не законченное въ пов'єсти Двойникъ, съ необычайною полнотой и живостью описано въ другомъ произведеніи, явившемся почти на четверть в'єка позже: въ Бпсахъ. Но какъ и у всякаго крупнаго художника, тутъ н'ётъ повторенія; основная тема та же, но разработана другая варіація этой темы, такъ что въ одно и то же время мы им'ємъ и бол'є всестороннее изученіе, и разъясненіе раньше недосказаннаго.

Фонъ-Лембке второстепенная личность въ этомъ романъ, но характеристика его, какъ въ здоровомъ, такъ и въ больномъ состояніи, останавливаетъ на себъ вниманіе читателя.

Достоевскій не говорить о причинахь пом'вшательства Лембке; посл'єднею д'йствующею причиной были семейных дрязги, безпокойство за служебное положеніе и усиленное напряженіе умственной д'ятельности. А что это напряженіе достигало высокой степени, ясно уже изъ того что нелегко, хотя бы и плохо, разыгрывать роль губернатора челов'йку проводившему время въ клееніи игрушекъ; задача не легкая перейти отъ столь несложной работы къ управленію людьми.

Прежде всего появился періодъ угнетеннаго настроенія; жена его, женщина вообще интеллигентная, замѣтила въ немъ уныніе еще мѣсяца за два до того, какъ помѣшательство вполнѣ обнаружилось; посторонніе, какъ это обыкновенно и бываетъ, ничего ненормальнаго не замѣчали.

Еслибы нужно было доказывать что Достоевскій—глубокій наблюдатель въ сферѣ психопатологіи, то указанія на одну эту подробность было бы достаточно. Едва ли можно допустить чтобы только случайно въ двухъ произведеніяхъ, такъ рѣзко отличающихся другъ отъ друга, авторъ отмѣтилъ одно и то же обстоятельство; неужели и въ исторіи Голядкина, и въ исторіи Лембке указаніе на предшествовавшій періодъ мрачнаго настроенія ничего не значащая обмолвка со стороны автора? Между тѣмъ какъ психіатрамъ нужно было много времени и труда чтобы подмѣтить это явленіе, Достоевскому оно дѣлается извѣстнымъ благодаря только его личнымъ наблюденіямъ.

Угнетенное состояніе духа въ этотъ періодъ обыкновенно бываетъ выражено такъ слабо что только близкіе люди замінають переміну въ характері больнаго; и только когда помінательство разовьется вполні, они отдають себі уже ясный отчеть въ заміненномъ ими.

Ничьмъ не мотивированное изменение настроения у Лембке сопровождалось сосредоточенностью, равнодушіемъ къ дъйствительности его окружающей; появилась безсонница. Мало-по-малу стала замътна значительная перемъна въ характеръ. Сдержанный, спокойный, настойчивый, Лембке дълается уступчивымъ относительно вещей серіозныхъ и мелочно требовательнымъ относительно пустяковъ, крайне раздражительнымъ, болтливымъ, откровеннымъ. Вмёстё съ тёмъ появляется переоцінка собственных достоинствь, хвастливость, неспособность понять болбе сложныя обстоятельства. Благовоспитанный, скромный и сдержанный, Лембке пускается въ откровенности съ Петромъ Верховенскимъ, говоритъ ему о своемъ фантастическомъ для простаго губернатора могуществ'ь, поддается на грубую лесть и не понимаеть, что его грубо обманываютъ. Пока конечно ничего абсолютно бользненнаго нътъ; номъщательство въдь развивается постепенно, и редко можно провести резкую границу, где кончаются поступки здороваго и начинаются выходки больнаго. Во всякомъ случав поведеніе Лембке за этотъ періодъ, принимая во вниманіе его прежній характеръ, по меньшей степени странно. Еще страннье, какъ наивная и безцёльная хвастливость Лембке предъ женой твмъ что онъ справится съ десятью губерніями, вышлетъ гувернантку изъ губерніи «съ казакомъ», такъ и то, что этотъ образецъ благовоспитанности и приличія бросается съ кулаками на обожаемую имъ жену.

На следующій день его слова и поступки кажутся и мнотимъ болъе чъмъ странными. Появилась усиленная возбудимость чувствъ, благодаря чему всв впечатленія получаемыя сознаніемъ оттіняются и сопровождаются сильными душевными волненіями, вмъсть съ чрезмърнымъ ускореніемъ процесса представленій. Воспоминаніе о вчерашней ссор'в съ женой вызываеть столь сильное душевное волнение что онъ бросаетъ важныя дёла (а онъ быль человёкъ аккуратный) и вдеть за ней, не успыть еще довхать — новыя представленія, новое настроеніе: хорошее утро, окружающія поля произволять столь сильное впечатльние на этого обыкновенно деревяннаго чиновника что онъ сходить съ коляски и рветъ цвыты. Такіе ребяческіе, слабо мотивированные поступки весьма характерны для даннаго періода бользни. Вслыдствіе повышенной возбудимости хорошее утро и поля такъ сильно повліяли на Лембке, что онъ, какъ ребенокъ отдается этому впечатльнію, забывь о жень и о дылахь. Легко себь представить какъ при такомъ состояніи должно было подвиствовать извёстіе сообщенное частнымъ приставомъ Флибустьеровымъ о томъ что рабочіе Шпигулинской фабрики собрались на площади съ цёлью принести жалобу губернатору. Въ такомъ состояніи, вслёдствіе высокой возбудимости чувства и быстрой сміны представленій, при безграничномъ въ то же время ихъ сочетаніи, наступаетъ быстрая сміна самыхъ разнообразныхъ аффектовъ. Вследствіе этого известія развился гиввный аффектъ; гиввное настроеніе духа производить въ свою очередь вторичныя воспроизведенія соотвіт-

ственныхъ представленій, какъ попытку объяснить себ'в причины столь сильнаго волненія, то-есть является тоть же процессъ какъ и при развитіи идей бреда у меланхолика. У Лембке всилывають на поверхность сознанія старыя предположенія, прежде почти невъроятныя для него самого, что на рабочихъ вліяли прокламаціи, Петръ Верховенскій и т. п.; но теперь для него это уже непреложный фактъ. Такія представленія опять, какъ это всякому понятно, сами дійствують на гивное настроеніе и поддерживають его. Представленія эти, въ противоположность меланхоліи, гдв они имвють стойкій характерь, здісь носять характерь вихря идей. Такъ какъ при чрезмърномъ ускореніи и возбужденіи всъхъ психическихъ актовъ и при недвятельности всвхъ задерживающихъ представленій, я субъекта оказывается безсильнымъ противостоять этому процессу возбужденія, то душевныя волненія проявляются при помощи мимическаго и двигательнаго аппаратовъ. Даже такихъ наблюдателей какъ Флибустьеровъ и кучеръ поразило выражение лица Лембке въ то время когда тотъ срывалъ цвъты. На площади онъ держалъ себя такъ цеприлично по внъшности что даже люди не видящіе ничего предосудительнаго въ публичной экзекуціи, и тѣ неодобрили его горячности.

Чрезмѣрное ускореніе хода представленій естественно ведеть къ безсвязности ихъ, къ ассоціаціи идей низшаго порядка, то-есть ассоціаціи обусловленной созвучіемъ или сходствомъ самихъ словъ; такъ Лембке услышавъ фамилію частнаго пристава Флибустьерова, при его докладѣ о томъ что рабочіе пришли на площадь, вдругъ называетъ самихъ просителей «флибустьерами» (фаланстеры, фурьеристы, вотъ вѣроятно что мелькало въ разгоряченномъ сознаніи), летитъ на площадь, кричитъ безсмысленныя слова «на колѣни», «флибустьеры», и ни мало не колеблясь, не разобравъ и даже не сдѣлавъ попытки разобрать дѣло, распоряжается объ экзекуціи. При бездѣйствіи всѣхъ задерживающихъ моментовъ, представленій о законѣ и могущей угрожать отвѣтственно-

сти, чувствъ справедливости и приличія, старой привычки къ порядку, такое распоряженіе вытекаетъ само собой, какъ у грубаго человѣка, когда тотъ лѣзетъ драться, при сопротивленіи ему въ чемъ-нибудь. Лембке не могъ разсуждать и не успѣлъ отдаться новымъ настроеніямъ, а въ его состояніи настроеніе и представленія быстро переходили въ дѣйствія.

То же самое мы видимъ въ его послѣдующей бесѣдѣ со Степаномъ Верховенскимъ. Лембке только отчасти узнаетъ его; до сознанія не сразу доходитъ и впечатлѣніе зрѣнія, и слуховыя воспріятія; онъ не слышитъ что собственно ему говорилъ Верховенскій, а кричитъ фразы попавшія ему на языкъ подъ напоромъ занимающихъ его представленій о пронагандѣ, о заблуждающемся юношествѣ и т. п. Когда же онъ окончательно узнаетъ Верховенскаго и видитъ Блюма, то картина мѣняется, пріобрѣтаютъ живость представленія о неудачно сдѣланномъ обыскѣ, о скандалѣ отсюда вытекающемъ, и вотъ только-что сѣкшій людей Лембке униженно проситъ прощенія, чуть не плачетъ. Жена его, пользуясь этою перемѣной, на время заставляетъ его подчиниться себѣ, но вновь поднятый разговоръ о лекціяхъ производитъ волненіе въ Лембке, и онъ дѣлаетъ скандалъ въ гостиной жены.

Достоевскій безъ мал'ышей натяжки создаль поразительную картину челов'яка власть имущаго, съ полевыми цв'ятками въ рукахъ распоряжающагося поркой невинныхъ людей на публичной площади, среди негодующей и одобряющей публики. Что еще бол'я отт'яняетъ реальность и выразительность этой картины, это зависимость всей кутерьмы отъ простой случайности: не будь фамилія частнаго пристава Флибустьеровъ, в'яроятно не было бы и такого трагическаго конца. Не знаю можно ли лучше сохраняя полную правдивость заставить читателя содрогнуться и задуматься. Если вспомнить многое изъ прошлаго и посмотр'ять на жизнь вокругъ, то много найдемъ такихъ же Лембке, д'яйствующихъ столь же разумно какъ и онъ. Впрочемъ, пояснять дальше выра-

зительность этой картины излишне; я хотёль только указать какъ мастерски пользовался Достоевскій своимъ знаніемъ психопатологіи для созданія наиболёе выразительныхъ картинъ.

Однако такіе больные еще могутъ успокаиваться; постороннимъ они кажутся даже здоровыми, но и въ эти сравнительно свътлые промежутки, при внимательномъ наблюденіи, видны бользненныя явленія: сильное мозговое возбужденіе перешло въ угнетеніе. Лембке сдёлался вяль, безучастень, не могъ уже заниматься дълами до вечера слъдующаго дня, когда новыя сильно подействовавшія впечатленія (крики публики, человъкъ танцующій кверху ногами) вызвали прежнее состояніе, но еще въ сильнъйшей степени; онъ сталь говорить безсмыслицу, то-есть слова первыми попавшія на языкъ: «пожаръ въ головахъ», «обыскать всвхъ» и т. п. Какъ и всякій буйный больной, онъ проявляетъ усиленную діятельность и подвижность, фдетъ на пожаръ, тамъ суетится безо всякаго толку, кричить, бъгаеть и наконець бросается помогать старух тащить изъ загор вшагося дома перину. Одни и тв же законы руководили имъ все время: та же бользненная возбудимость чувства, повышенные аффекты, ускоренное теченіе представленій при отсутствіи контролирующихъ моментовъ.

Мив кажется что этимъ примъромъ Достоевскій показаль какимъ путемъ человъкъ можетъ дойти до нарушенія всѣхъ законовъ; конечно, у Лембке все это выразилось очень рѣзко, но суть дѣла остается та же. Кто знаетъ, не будутъ ли наши потомки смотръть на нашихъ Лембке какъ мы смотримъ на Нерона, и такое проявленіе душевной болѣзни какъ у Лембке будетъ имѣть быстрое и соотвѣтственное послѣдствіе — заключеніе въ больницу. Еслибы Лембке приказаль шпигулинскихъ рабочихъ повѣсить, то конечно полицеймейстеръ не усомнился бы что его начальникъ сошелъ съ ума, между тѣмъ какъ подобныя приказанія въ извѣстныя эпохи ни въ комъ не возбуждали сомнѣнія относительно состоянія умственныхъ способностей Лембокъ того времени.

## arometri e-roro i dengri pvI. Il a jore metrope di mogen

Разказъ Дядюшкинг сонт—одно изъ рѣдкихъ художественныхъ произведеній гдѣ главное дѣйствующее лицо душевнобольной, и ходъ дѣйствія состоитъ изъ отношеній второстепенныхъ персонажей разказа къ этому больному, пользующихся для своихъ корыстныхъ цѣлей его болѣзнью. Разбирать удачно ли очерчены хищническіе инстинкты среды выбранной авторомъ—не мое дѣло. Для моей цѣли необходимо отмѣтить что въ литературѣ была сдѣлана попытка изобразить помѣшаннаго среди сложныхъ житейскихъ отношеній и выяснить вѣрно ли описалъ Достоевскій болѣзнь и вѣрно ли онъ изобразилъ вообще отношенія здоровыхъ къ помѣшанному, смотря по ихъ положенію.

Какъ въ томъ такъ и въ другомъ отношении, весь разказъ есть самый точный и в'єрный протоколь д'єйствительности, и едва ли много, во всей міровой литератур'ь, найдется та-🔹 кихъ точныхъ фотографій природы. Высокопоставленные родственники героя, замътивъ ненормальность его умственныхъ способностей, не смотря на необходимость подвергнуть больнаго освидътельствованію, назначить опеку, предписать больному извъстный режимъ и т. п., ничего этого не сдълали, боясь опозорить себя гласнымъ признаніемъ что ихъ родственникъ душевно-больной и заслужить упреки въ жадности. Нужно ли говорить что все это върно дъйствительности? Даже люди просвъщенные считають помъшательство чъмъто позорнымъ. Среди публики довольно распространено мивніе что весьма легко здороваго принять за больнаго, что ньть никакихъ критеріевъ для установленія діагноза душевной бользни; притомъ же освидьтельствование душевныхъ больныхъ происходитъ или по крайней мъръ происходило при условіяхъ допускающихъ произволъ (у Писемскаго въ романь Тысяча души хорошо изображено какъ производили освидьтельствование душевно-больныхъ въ то время); следовательно, родственники больнаго имѣли полное право бояться нареканій въ томъ что они злоупотребили своимъ вліяніемъ для признанія героя душевно-больнымъ. Едва ли нужно прибавлять что такъ какъ въ самомъ обществѣ нѣтъ ни малѣй-шихъ свѣдѣній о душевныхъ болѣзняхъ, то оно не можетъ быть судьей въ этомъ дѣлѣ и контролировать ошибокъ въ этомъ отношеніи.

Совершенно върно рисуетъ Достоевскій жизнь князя въ деревнь: какъ это ни странно для профановъ, но благодаря небольшому такту и нъкоторой заботливости, съ такими больными очень легко ладить. Этого капризнаго, привыкшаго къ свободъ и власти князя держала въ полномъ подчиненіи нянька. О томъ же что всегда много людей старающихся эксплуатировать бользненное состояніе ближнихъ въ свою пользу, едва ли нужно и говорить. Вотъ это-то обстоятельство и служитъ убъдительнымъ аргументомъ въ пользу широкой организаціи дъла призрънія душевно-больныхъ. Наконецъ, этотъ разказъ весьма живо иллюстрируетъ до какой степени вредна для душевно-больныхъ жизнь среди здоровыхъ.

Достоевскій въ другомъ своемъ произведеніи, Подростокъ, возвращается къ той же темѣ: и князь (Дядюшкинъ сонъ), и старикъ Сокольскій страдаютъ одною и тою же формой душевной бользни, старческимъ слабоуміемъ; разница только въ степени: Сокольскій еще въ болье раннемъ періодѣ бользни. Почти одна и та же обстановка окружаетъ обоихъ больныхъ. Для краткости я разсмотрю вмѣстѣ бользненные симптомы обоихъ.

За исключеніемъ немногихъ любимцевъ судьбы, обыкновенно люди со старческимъ мозгомъ становятся болье осторожны въ своихъ сужденіяхъ и намъреніяхъ; способность умственнаго усвоенія уменьшается, воображеніе не имъетъ прежней пылкости и живости, мышленіе происходитъ медленные, память слабъетъ, кругъ идей дълается болье ограниченнымъ, воля не столь твердою. По мъткому выраженію

Legrand - du - Saulle старикъ laudator temporis acti; онъ живетъ преимущественно своимъ прошлымъ, консервативенъ, ничему новому не довъряетъ. Но если старческое измѣненіе характера и развивается постепенно, то все-таки это не исключаетъ возможности въ каждомъ отдъльномъ случав опредвлить: когда это измвнение достигло степени старческаго слабоумія. Самымъ різкимъ симптомомъ, извістнымъ даже вообще образованнымъ людямъ, старческаго слабочмія будеть ослабленіе памяти настоящаго, причемь память о событіяхъ прежней жизни еще сравнительно сохранена. Напримъръ, Сокольскій, вообще хорошо помнящій свою прежнюю жизнь, долго не узнаетъ Версилова котораго не видаль лишь нёсколько дней, забываеть о данномъ имъ дочери объщани не принимать его, также какъ и причины этого объщанія, и снова вступаеть съ нимь въ дружескую бесьду. Князь К., еще кое-что разказывающій о томъ что съ нимъ было нъсколько десятковъ льтъ тому назадъ, не помнить въ чьемъ онъ домѣ въ данное время, гдѣ онъ только что быль и что онь только что объщаль. Очевидно что измѣненный старческій мозгъ не въ состояніи съ должною ясностью воспринимать и воспроизводить представленія: образы же прошлаго, воспринятые еще здоровымъ мозгомъ, остаются. Вотъ это-то обыкновенно и ставить въ тупикъ профановъ, особенно если имъ приходится имъть дъло съ лицами выдающагося ума пораженными старческимъ слабоуміемъ; такіе больные живо передають прошлое и удивляють слушателей глубиной своихъ сужденій, поскольку они повторяють на намять свои прежнія мысли. Напримірь, страдающій старческимь слабоуміемь дипломать можеть сь полною подробностью передать всё обстоятельства Вёнскаго конгресса, дать блистательную характеристику деятелей того времени и положенія Европы, но о современных событіяхъ и лицахъ онъ способенъ сказать только вздоръ и не помнитъ въ какомъ теперь онъ домъ. Вообще стоить заставить такихъ больныхъ говорить о недавно прошедшемъ, высказать

сужденія о настоящемъ, —тотчась за недостаткомъ памяти способности создать правильныя сужденія и за неимѣніемъ въ запасѣ уже готовыхъ сужденій по данному обстоятельству, станетъ яснымъ слабоуміе этого лица, такъ какъ рядомъ съ живымъ расказомъ и вѣрными сужденіями о прошедшемъ, мы получимъ безсвязные отрывки и безсмысленныя сужденія; словомъ, сдѣлается очевиднымъ что человѣкъ сталъ совсѣмъ не тѣмъ чѣмъ былъ прежде.

Это особенно хорошо изображено Достоевскимъ: Сокольскій высказываеть мѣткія, во всякомъ случаѣ не банальныя мнѣнія, и въ то же время неспособенъ обсудить самыхъ простыхъ обстоятельствъ случившихся въ его семьѣ за послъднее время.

Такіе больные путають обыкновенно настоящее съ прошедшимъ, и въ разговорѣ легко уклоняются въ сторону, совершенно забывая, какъ первоначальную тему разговора, такъ и то съ кѣмъ они говорятъ; они всецѣло поглощаются еще живыми сравнительно образами прошлаго, и блѣдная для нихъ дѣйствительность перестаетъ существовать. Естественно, что незнакомымъ со всею прежнею жизнью субъекта бесѣда ихъ становится непонятною; такъ часто бывало между Сокольскимъ и Версиловымъ.

Рядомъ съ этимъ, конечно, больные легко утомляются умственною работой, вслъдствіе чего они только на сравнительно короткое время способны къ умственному напряженію. Сокольскій, по мѣткому выраженію Версилова, размякаль; онъ начиналь говорить безсмысленный вздоръ, лицо теряло осмысленное выраженіе, вся фигура казалась опущенною, разслабленною. Дѣйствительно, такъ какъ психическое напряженіе обусловливаетъ выраженіе лица и всего тѣла, то вмѣстѣ со временнымъ прекращеніемъ или по крайней мѣрѣ ослабленіемъ этого напряженія теряется и выраженіе, какъ это мы постоянно наблюдаемъ у находящихся въ глубокомъ снѣ и опьянѣніи. Эти быстро и часто появляющіяся ослаб-

ленія умственной д'вятельности не р'єдко наблюдаются у лиць страдающихъ старческимъ слабоуміемъ.

Наконецъ, при старческомъ слабоуміи иногда замінаются бредовыя идеи преследованія, что не пропущено Достоевскимъ при изложеніи этого страданія. Сокольскій ко всёмъ относится недовърчиво, всюду видитъ заговоръ противъ себя; по его наблюденію, у всёхъ какіе-то подозрительные глаза. Князю также кажется что его дворовые люди враждебно противъ него настроены, что кучеръ покущался на его жизнь. Но естественно что, подобно всвив идеямь, и эти мысли о преследовании только на короткое время удерживаются сознаніемъ и, не входя въ связь съ другими представленіями, не достигають надлежащаго развитія. Насколько впечатлівнія слабо воспринимаются такими больными, Достоевскій прекрасно объясниль примеромъ князя, который никакъ не могъ оріентироваться, во сні или наяву онъ сділаль предложеніе выйти за него замужъ; у нихъ иногда даже развиваются идеи бреда почерпнутыя изъ сновидёній, такъ какъ они уже не въ силахъ различать действительность отъ сновиденій. Въ данномъ случав мы видимъ также хорошій примвръ того какъ искусно фактъ изъ области патологіи эксплуатированъ ради цѣлей романиста.

При этой бользни настроеніе обыкновенно становится крайне изм'єнчивымъ; ребяческая веселость и см'єхъ у Сокольскаго вдругъ, безо всякой внёшней причины, переходять въ глубоко угнетенное настроеніе, причемъ появляяется и безсонница, почти неизб'єжный спутникъ старческаго слабоумія.

Наконецъ, какъ непремѣнный симптомъ болѣзни, появляется тупость чувства, и конечно прежде всего нравственнаго: у Сокольскаго видно полное безучастіе какъ ко всѣмъ общественнымъ интересамъ, такъ и къ положенію собственной семьи; у князя К., находящагося въ болѣе глубокомъ періодѣ болѣзни, эта тупость чувства достигла уже такой сильной степени что онъ не тяготится своимъ положеніемъ ли-

шеннаго свободы и возможности жить такъ какъ онъ привыкъ и любилъ. Остается уже немного стимуловъ способныхъ возбуждать погасшія чувства; только половое чувство дегко возбудимо, что вмъсть съ притупленіемъ нравственныхъ чувствованій и исчезновеніемъ контролирующихъ и заперживающихъ представленій ведеть къ резкому проявленію эротическаго настроенія. Благовоспитанный Сокольскій съ Версиловымъ, мало знакомымъ ему, и по лътамъ, и по общественному положенію весьма отъ него далекимъ, постоянно ведеть циническій разговорь о женщинахь; окружаеть себя молоденьми дъвушками-воспитанницами и наконецъ дълаетъ предложение дъвушкъ годящейся ему во внучки. Князь приходить въ совершенный восторгъ при взглядѣ на двухъ декольтированных танцующих девочекъ-подростковъ и сравнительно долго находится подъ вліяніемъ этого впечатл'внія; также дълаетъ предложение, и счастливъ считая себя женихомъ. Судебная психіатрія богата случаями самаго грубаго оскорбленія нравственности такими больными: жертвами этихъ преступленій чаще всего бывають дъти. Не менье того извъстна страсть ихъ жениться, и неръдко, такъ какъ они, благодаря совершенному незнакомству публики со психіатріей, считаются здоровыми, совершаются браки, влекущіе за собою и болье скорую смерть, и разореніе семьи, потому что только развратныя женщины съ корыстною цёлью, какъ это и выставлено Достоевскимъ, могутъ дълаться женами этихъ больныхъ. Если мы припомнимъ какъ много несчастій въ общественной и частной жизни происходить оттого что никто вовремя не умфетъ константировать развитие старческаго слабоумія, то эти характеристики Достоевскаго имъютъ даже практическое, дидактическое значеніе; но конечно нужно частое и многократное повтореніе чтобъ изв'єстныя истины вошли въ сознаніе общества.

Какъ естественное послѣдствіе бѣдности представленій, слабости сужденія, отсутствія умственныхъ и нравственныхъ интересовъ, является слабость воли; Сокольскій подчиняется своей дочери, князь посторонней женщинь. Но естественно что они могуть подчиняться всякому приказанію; князя, вдущаго въ гости, пересаживають изъ экипажа и везуть совсвив въ другое мьсто. Обыщенія имъ данныя не имьють никакого значенія, такъ какъ онъ ихъ забываеть; притомъ же у него представленія вообще слабо связаны съ соотвътственными чувствами, поэтому для него самаго эти обыщанія вовсе не обязательны. Изъ этого видно какого бдительнаго надзора требують эти больные.

Во всякомъ случав, если Достоевскій и не далъ полнаго очерка старческаго слабоумія, то въ объихъ «исторіяхъ болезни» нётъ ни одной деланной, неверной черты; основныя явленія указаны и разработаны вполне достаточно; изученіе этихъ обоихъ лицъ необходимо для ознакомленія со старческимъ слабоуміемъ.

## VII.

Идіоты, дурачки, слабоумные часто изображаются писатедами такъ какъ всякому конечно удавалось ихъ встречать въ жизни; притомъ же ихъ, какъ кажется профанамъ, можно заставлять дёлать все что нужно для достиженія драматическихъ эффектовъ: дурачки говорятъ правду въ глаза, убивають, поджигають и т. д. Вообще же дурачки художниковь ничего общаго съ действительными не имеють; много-много если върно нарисованъ ихъ внъшній видъ. Достоевскій, какъ настоящій мастерь, изб'єгаль этой темы; онь ограничился только бъглымъ описаніемъ внѣшности и образа жизни Елизаветы Смердящей, не вдаваясь въ анализъ ея душевной жизни. Въ этомъ я вижу доказательство глубокаго знанія основъ патологіи души со стороны Достоевскаго. Только крупному таланту свойственно ясно сознавать границы своей компетентности; душевная жизнь идіотовъ весьма трудно изслъдуема, и изучение ея едва ли не самая трудная глава въ

психіатріи. Во всякомъ случав, изученіе идіотовъ возможно только при строго научной обстановкв.

Но оставивъ въ сторонѣ идіотовъ, Достоевскій весьма подробно описалъ недоразвитіе умственныхъ способностей въ слабой степени: Imbecillitas, Fatuitas, Алеша (Униженные и Оскорбленные), это типъ слабоумнаго отъ природы (imbécile). Я не буду доказывать что Алеша душевно-больной въ строгомъ смыслѣ этого слова. Ничто не возбуждаетъ столько разногласія между психіатрами какъ поведеніе въ каждомъ отдѣльномъ случаѣ черты раздѣляющей слабоуміе отъ глупости; на освидѣтельствованіяхъ при пріемѣ новобранцевъ, въ судѣ, при губернскомъ правленіи постоянно являются разногласія по этому поводу. Да и не можетъ быть иначе; въ природѣ нѣтъ рѣзкихъ границъ, нѣтъ категорій; слабоуміе—понятіе обхватывающее всю сумму духовной жизни человѣка, и ужь конечно оно не можетъ быть строго опредѣленнымъ.

Все поведение Алеши нельзя объяснить иначе какъ врожденнымъ слабоуміемъ. Онъ, несмотря на старанія отца, человъка важнаго и ловкаго, нигдъ не могъ кончить курса, потому что учиться ему было крайне тяжело: его мозгъ не быль способень къ дальнъйшему развитію; въ старшихъ классахъ, гдв нельзя уже ограничиваться однимъ зубреніемъ, а требуется уже нівкоторое пониманіе изучаемаго, онъ долженъ былъ прервать свое образованіе. Что неспособность его выходила изъ ряда вонъ, дёлается ясно если мы припомнимъ какъ снисходительно въ прежнее время относились въ привилегированныхъ училищахъ къ дътямъ значительныхъ лицъ; если же принять во вниманіе пронырливость отца Алеши, то поневол' приходится заключить что Алеша ръшительно не могъ учиться, даже хотя бы сколько-нибудь. Какъ часто бываетъ у такихъ лицъ, у Алеши была только одна механическая способность: онъ хорошо играль на фортепіано; ни къ чему больше онъ не быль способень, да конечно и въ этомъ искусствъ онъ не могъ идти дальше усвоения техники.

Въ двадцать два года Алеша былъ еще совѣмъ ребенокъ: такъ понималъ его отецъ и всѣ окружающіе.

Какъ всѣ слабоумные или, правильнѣе сказать, какъ всѣ душевно-больные, онъ совершенный эгоистъ. Чужое горе и радость для него не существуютъ. Норазительно хорошо это выражено къ сценѣ побѣга Наташи изъ дома родителей; на него не производятъ никакого впечатлѣнія отчаяніе и душевная мука Наташи, грусть и тоска Ивана Петровича; Алеша съ веселымъ лицомъ болтаетъ о не идущихъ къ дѣлу пустякахъ. Также безучастно въ продолженіе нѣсколькихъ мѣсяцевъ относиться онъ и къ тому тяжелому положенію въ которое поставилъ Наташу своею связью съ ней; о родителяхъ Наташи, которыхъ онъ зналъ и къ которымъ былъ прежде привязанъ, онъ ни разу и не вспомнилъ, несмотря на то что былъ виновникомъ ихъ несчастія и позора; ихъ горе для него не существовало, тѣмъ болѣе что онъ ихъ не видѣлъ.

Такой чудовищный фгоизмъ возможенъ только у душевнобольнаго. Какъ бы ни былъ испорченъ человъкъ, въ немъ всегда шевельнется сожальніе къ своей жертвь; наконецъ, обыкновенный преступникъ, удовлетворяя своей страсти, подавляеть сочувствіе, жалость къ жертвь; эта борьба необходима. Альтруистическія чувства всегда есть въ человінь; они могуть быть слабы, могуть быть подавлены болье сильными эгоистическими чувствами; наконецъ, вследствіе воспитанія или жизни могутъ быть заглушены; но все это только до извѣстной степени; Достоевскій въ Мертвом домп указываетъ что даже каторжниковъ удивляло диническое упоминаніе одного отцеубійцы о своемъ отць Такой чудовищный эгоизмъ какъ у Алеши возможенъ только у душевнобольнаго, темъ более что Алеша быль въ томъ возраств когда сердце наибол'ве отзывчиво на чужія страданія. Чтобы понять до какой степени безучастіе ко всёмъ ближнимъ one measures me sivey dicquein

харакеризуетъ душевные недуги, стоитъ только заглянуть въ льчебницу для душевно-больныхъ; психически больные совершенно равнодушно и безучастно (равнодушіе и безучастіе не одно и тоже) смотрять на агонію, слушають плачь сосъдей, не обнаруживая ни мальйшаго желанія помочь страждущему. Въ дурно устроенныхъ больницахъ, къ несчастію, бывали случаи истязанія больныхъ надзирателями, другими больными; и что же? ни одинъ больной никогда не вступится за жертву; ни какой бунть или общій протесть не мыслимъ въ заведеніи для душевно-больныхъ. Можетъ-быть изученіе такого эгоизма со стороны душевно-больныхъ послужило бы моралисту ключемъ для уясненія многихъ вопросовъ этики; во всякомъ случай, какъ мнв кажется, этотъ фактъ имбетъ въ высокой степени важное значеніе, и жаль что до сихъ поръ не указано все его значеніе. Чуть ли не первый признакъ выздоровленія когда больной начинаетъ принимать участіе въ окружающихъ. Конечно, причины такого безучастія и равнодушія со стороны психически-больных столь же различны какъ и формы этихъ бользней.

Алеша съ обычной, житейской точки зрвнія быль даже добрый человекъ; по крайней мере онъ пикому не хотель сдёлать чего-либо дурнаго, и даже хотёль бы иногда сдёлать хорошее. Онъ способенъ быль плакать видя слезы Наташи, продавалъ свои вещи, чтобы снабждать ее деньгами;/но діло въ томъ что все душевныя движенія его поверхностны и слабы. Онъ еще способенъ иногда, когда у него нътъ причинъ радоваться, огорчаться, непосредственно, видя у другихъ ръзкія проявленія горя, но только на минуту; тотчась же онъ забываетъ о причинахъ вызвавшихъ его сочувствіе, его сознаніе и деятельность поглощаются мелкими, грубыми стремленіями. Непосредственно отъ Наташи, съ которой онъ только что плакаль, онъ вдеть къ публичной женщинв совершенно спокойно, съ чистою совъстью, такъ какъ половыя стремленія у него живы, а нравственное чувство и сочувствіе къ горю любимой женщины крайне слабы. Та же сла-

бость нравственныхъ чувствъ, въ широкомъ смысле этого слова, обусловливаеть все его поведение; онъ равнодушно бросаеть девушку пожертвовавшую для него столь многимь, но отказъ въ деньгахъ со стороны отца производитъ на него большое впечатление. Къ постояннымъ серіознымъ привязанностямъ онъ не способенъ, потому что для него необходимы новыя развлеченія: однообразіе для него невыносимо. Глубокая любовь Наташи и покупныя ласки лубличной женщины въ сущности для него одно и тоже; онъ не способенъ понимать и чувствовать разницу между ними. Ничто не можетъ произвести на него сильнаго впечатленія, занять его, поглотить на долго его вниманіе, потому что онъ не можетъ ни глубоко чувствовать, ни всестороние заняться чёмъ-либо. Всв впечатленія только скользять по его сознанію, на короткое время, слегка затрогивая его; очевидно, что по естественному закону природы, для Алеши постоянно нужны были новыя впечатльнія, всегда поверхностныя, доставляемыя такъ-называемыми развлеченіями. Онъ, какъ и всякій слабоумный, способень быль любить кого-нибудь только за удовлетнореніе своихъ грубыхъ потребностей; никакой другой, кром'в животной, любви онъ им'вть не можетъ. Понятно что чувства высшаго порядки, религіозныя, эстетическія, гражданскія, для него не существують; Алеша ни разу не высказываеть желанія устроить свою жизнь поразумнье; никогда ничьмъ, кромъ удовлетворенія своихъ грубыхъ потребностей, не интересуется. Благодаря такой слабости нравственнаго чувства у него и не могло быть раскаянія въ томъ что онъ испортилъ жизнь Натант если ему и было нвколько жаль ее бросить, то просто потому что она баловала его и исполняла его прихоти. Что только такимъ путемъ можно хотя на время привязать такихъ людей, Наташа, несмотря на свою молодость, хорошо поняла; такъ это бросается въ глаза.

Въ умственной дъятельности Алеши поражаетъ, вообще говоря, блъдность и поверхностность. Алеша прежде всего вос-

принимаетъ медленнъе чъмъ нормальный человъкъ, и многія чувственныя воспріятія ускользають оть него: такъ, напримъръ, онъ вовсе не замъчаетъ, что выражало лицо его отца во время сцены фиктивнаго согласія на бракъ съ Наташей; между тъмъ посторонніе, вовсе не знавшіе его отца, тотчасъ же все подмѣтили. Вообще только немногое изъ окружающаго западаетъ въ его сознаніе, и какъ необходимый результать этого является меньшее обиліе представленій; да къ тому же все чувственно воспринятое перерабатывается не съ такою полнотой какъ у психически нормальнаго человѣка по причинъ вялости и пробъловъ въ сочетании и воспроизведеніи представленій. Чтобъ уб' диться въ справедливости такого вывода, стоитъ припомнить что Алеша совершенно не зналъ своего отца, не имѣлъ сколько-нибудь яснаго понятія о практической жизни, до такой степени что считаль возможнымъ давать уроки музыки и т. п. Очевидно что образованіе отвлеченныхъ понятій и сужденій у него совершается съ большимъ трудомъ, сужденія объ отвлеченныхъ вещахъ односторонни (напримфръ, онъ не могъ себф усвоить условій при какихъ можетъ совершаться в'внчаніе) и постоянно находятся подъ сильнымъ вліяніемъ посторонняго авторитета. Алеша легковъренъ (легко повърилъ отцу, несмотря на очевидность обмана), не имфетъ собственныхъ мнфній и опираетси только на мнвнія другихь. Такъ, наслушавшись звонкихъ фразъ въ какомъ-то кружкѣ, онъ самъ повторяетъ фразы объ обязанностяхъ приносить пользу обществу, объщаеть дать деньги на народныя школы и т. п.; конечно, на следующій же день, пода вліяніема уже другаго авторитета, онъ говоритъ и поступаетъ совсемъ несогласно со вчерашними объщаніями.

Внутренняя сущность и болье тонкія отношенія вещей отъ него ускользають, и хотя ему, напримъръ, удалось коечто уловить язъ слышаннаго въ этомъ кружкъ молодыхъ людей, онъ все-таки оказывается неспособнымъ правильно передать свою мысль словами; онъ запутался, сбился, и не зная

что именно говорили эти молодые люди, можно по разказу Алеши составить себѣ лишь неясное, приблизительное понятіе. Нечего и говорить что у Алеши нѣтъ стремленія, присущаго всякому нормальному человѣку, изслѣдовать основы и сущность вещей. Онъ воспринимаетъ вещи такъ какъ онѣ представляются ему при поверхностномъ взглядѣ; онъ нисколько не попытался себѣ объяснить почему это отецъ согласился на его бракъ съ Наташей, несмотря на прежнее его сопротивленіе; его не поразило какъ это отецъ могъ такъ радикально измѣнить взгляды всей своей жизни, какъ это его, жениха Наташи, отецъ повелъ къ публичной женщинѣ, а потомъ къ другой невѣстѣ.

Естественнымъ послѣдствіемъ такого недостатка въ сферѣ представленій и чувствованій является полное отсутствіе самостоятельности, иниціативы. Встрѣчая ничтожныя препятствія,—напримѣръ, хлопоты по устройству свадьбы,—Алеша отказывается отъ своего намѣренія. Онъ долженъ постоянно находиться подъ вліяніемъ чужой воли, а такъ какъ изъ окружающихъ онъ больше всего привыкъ къ отцу, то онъ и дѣлаетъ все, что тотъ его заставляетъ.

Несмотря на то что, по мнѣнію Достоевскаго, Алеша психически нормальный человѣкъ, очевидно изо всей его повѣсти что авторъ считаетъ его невмѣняемымъ, неотвѣтственнымъ за все зло имъ сдѣланное; вотъ въ этомъ взглядѣ, я
думаю, большинство психіатровъ согласится съ великимъ психопатологомъ Достоевскимъ. Алеша дѣйствительно невмѣняемъ, потому что онъ душевно больной, или, правильнѣе
говоря, человѣкъ съ несовершенною, недоразвитою психическою организаціей. Если его считать здоровымъ, то является
неустранимое противорѣчіе: почему Алеша ни въ Достоевскомъ, безспорно обладавшемъ необычайною чуткостью нравственнаго чувства, ни въ читателѣ не возбуждаетъ негодованія къ себѣ, напротивъ, каждый чувствуетъ только сожалѣніе къ нему. Признаніемъ невмѣняемости Алеши Достоевскій какъ бы согласился, что Алеша душевно-больной.

Ничего не нужно прибавлять къ характеристикъ Алеши; описаніе совершенно полное, и въ умъ психіатра при чтеніи этой повъсти невольно появляются образы подобныхъ Алешъ паціентовъ.

Нельзя обойти молчаніемъ того повидимому страннаго факта что повъсть Униженные и Оскорбленные является разказомъ о томъ какъ одна хорошая, образованная дъвушка любила дурачка. Правдоподобно ли это? Къ сожальнію, нужно сказать что это върно природь; по крайней мъръ психіатрамъ извъстны такіе нельпые любовные конфликты, и часто приходится удивляться что субъекты достойные только сожальнія бываютъ горячо любимы женщинами и дъвушками далеко не глупыми. Какъ объяснить себъ это явленіе? Но тутъ нужно признать компетентность Достоевскаго, хотя можетъ-быть его мотивировка любви Наташи къ Алешь и гръщитъ нъсколько идеализаціей.

Въ Мертвом Домп Достоевский слегка обрисоваль арестанта Акима Акимовича; характеристика эта такъ хороша что сразу узнаешь слабоумнаго. Акимъ Акимовичъ до извѣстной степени могь быть даже полезнымь членомь общества; свое обычное заученное занятіе (сперва служиль офицеромъ, потомъ былъ старостой въ острогѣ) онъ могъ исполнять хорошо, потому что онъ отдаваль этому занятію все свое усердіе и вниманіе и ни чімъ не отвлекался. Но онъ справляль свою работу какъ машина, все на одинъ и тотъ же дадъ, не будучи въ состояніи что-либо въ ней измѣнить, какъ-нибудь заново сочетать ее и тъмъ менъе что-либо изобръсти. Разъ въ жизни онъ вышелъ изъ обычной колеи-и получилось ни съ чъмъ несообразное, дикое преступленіе, за которое онъ и быль сослань на каторгу. Всю посл'вдующую жизнь онъ не могъ понять что его поступокъ преступленіе, такъ какъ правовыя понятія недоступны его пониманію; даже между дикарями способъ мести употребленный Акимомъ Акимовичемъ всюду презирается. Своихъ собственныхъ, новыхъ идей у него почти нътъ; онъ только черпалъ изъ стараго скуднаго запаса свъдъній и наблюденій, которыя дались ему съ большимъ трудомъ. Нечего и говорить что онъ равнодушно переносилъ свое наказаніе, ни къ чему кромъ соблюденія формальностей не стремился, ни въ какихъ общихъ интересахъ и движеніяхъ не участвовалъ.

Едва ли можно во всей литературѣ найти лучшія характеристики занимающаго насъ болѣзненнаго состоянія; и по правдивости и по полности это—chef d'oeuvre искусства.

## -ordanico de contrata de la contrata del contrata de la contrata de la contrata del contrata de la contrata del contrata de la contrata de la contrata de la contrata de la contrata del contrata de la contrata del contrata del contrata de la contrata del cont

Достоевскій четыре раза изображаль эпилептиковъ: Нелли (Униженные и Оскорбленные), Идіотъ, Кприловъ (Бпсы), Смердяковъ (Братья Карамазовы). Было бы странно еслибы Достоевскій ограничился однимъ упоминовеніемъ о припадкахъ или простымъ ихъ описаніемъ. Онъ единственный изъ художниковъ описавшій особенности психической организаціи эпилептиковъ, субъективныя явленія предвъстниковъ предъ припадками.

Всв четыре эпилептика Достоевскаго душевно больные; о томъ какъ часто эпилептическіе припадки комбинируются съ исихическимъ разстройствомъ, мы имвемъ статистическія изследованія. Рейнольдъ-Руссель нашель что у 62% эпилептиковъ цёлость психическихъ отравленій оказывается нарушенною. Тотъ общеизвестный фактъ что некоторые эпилептики обладали геніальными способностями отнюдь непротиворечитъ тому что въ психическомъ складе этихъ больныхъ почти всегда замечаются некоторыя патологическія особенности.

Въ проявленіяхъ бользни у четырехъ эпилептиковъ Достоевскаго много разнообразія, и безъ натяжки можно сказать что подъ эти четыре типа можно подвести всѣ модификаціи этой бользни.

Наиболъ слабо выражено болъзненное состояние у Нелли (Униженные и Оскорбленные); у ней наблюдался такъ-назы-

ваемый эпилептическій характеръ. Достоевскій такъ ясно очертиль особенности этого характера что характеристику Нелли прямо можно взять изъ любаго современнаго учебника психіатріи. Нужно только прибавить что въ то время когда написана была эта повъсть, въ психіатріи далеко не быль такъ точно и полно опредъленъ эпилептическій характеръ, какъ теперь, и Достоевскій до извъстной степени опередиль науку.

Крафтъ-Эбингъ (Учебникъ психіатріи, томъ ІІ стр. 126) такъ опредъляеть эпилептическій характеръ: «сюда принадлежатъ прежде всего ненормальная раздражительность чувствъ (Нелли по ничтожному поводу выходила изъ себя), капризный прихотливый характерь (напримърь три раза выплескивала лекарство), переходящій изъ одной крайности въ другую (потомъ плакала, просила прощенія и старалась угодить доктору и Ивану Петровичу), изъ странной экзальтаціи съ бользненно усиленною волей (чтобы купить новую вмъсто разбитой ею чашки, пошла на улицу просить милостыню, умьла найти квартиры знакомыхъ Ивана Петровича) въ психическое угнетеніе съ угрюмостью, ипохондрическимъ и вообще мрачнымъ настроеніемъ (таково было обычное настроеніе Нелли, пока она жила въ квартирѣ Ивана Петровича), навязчивыми идеями (у Нелли ихъ не было, вообще у дътей онъ бываютъ крайне ръдко), умственною апатіей и усталостью (несмотря на все жаланіе Ивана Петровича онъ ничемъ не могъ ее занять; чтеніе, вначаль ее занявшее, она скоро бросила), колебаніемъ и душевнымъ томленіемъ при маловажныхъ случаяхъ (напримъръ, почему она разбила чашку и что она потомъ делала), боязливостью (она пугалась встхъ новыхъ лицъ), и въ особенности постоянно недовтрчивый (ни Иванъ Петровичъ, ни кто другой не могъ возбудить ея дов'трія), замкнутый (она ни съ кіть не ділилась своими мыслями), нелюдимый, постоянно своенравный и обидчивый (она безо всякаго повода убъгала отъ Ивана Петровича, бывшаго относительно ея крайне снисходительнымъ, и

искала пріюта у чужихъ людей), не терпящій никакихъ противорѣчій, неспособный принаравливаться къ даннымъ окружающимъ условіямъ, характеръ, благодаря которому больные сплошь и рядомъ являются въ роли семейныхъ тирановъ (несмотря на всю доброту Ивана Петровича, она стала ему въ тягость), мизантроповъ (Нелли ни къ кому не привязалась) и ненадежныхъ друзей».

Но это опредъленіе Крафта-Эбинга есть результать совокупной наблюдательности многихъ; Достоевскій же одинъ сказаль все, не сдёлавъ ни одного невёрнаго штриха.

Другой эпилептикъ Смердяковъ страдалъ вмѣстѣ съ тѣмъ отсутствіемъ нравственнаго чувства, почему о немъ будетъ сказано въ другомъ мѣстѣ

Съ занимающей насъ точки зрънія менье всего интересенъ князь Мышкинъ. Несмотря на то что онъ герой романа и ему посвящено много страниць, во всемь романъ найдется лишь нъсколько строкъ драгоценныхъ для психіатра; это описаніе эпилептической ауры. Субъективныя ощущенія момента предшествующаго припадку описаны и великимъ наблюдателемъ и большимъ художникомъ; конечно, субъективныя ощущенія бывають разнообразны, наконець, бывають припадки безо всякихъ субъективныхъ и объективныхъ предвъстниковъ. Напрасно было бы искать у исихіатровъ такого живаго описанія, до сихъ поръ никто изъ геніальныхъ эпилептиковъ не познакомилъ насъ такъ краснор вчиво со своею аурой. Я увъренъ что эти строки перейдутъ въ учебники психіатріи, только боюсь что это будеть еще не скоро: иностранные ученые еще незнакомы съ произведеніями Достоевскаго, а Русскіе не привыкли уважать своихъ геніевъ. Воть какъ Достоевскій описываеть эти субъективныя ощущенія: «въ эпилептическомъ состояніи его была одна степень, почти предъ самымъ припадкомъ, когда вдругъ среди грусти, душевнаго мрака, томленія, мгновеніями какъ бы воспламенялся его мозгъ и съ необыкновеннымъ порывомъ напрягались разомъ всв его жизненныя силы. Ощущенія

жизни, самосознанія, почти удесятерялись въ эти моменты, продолжавшіеся какъ молнія. Умъ, сердце озарялись необыкновеннымъ свѣтомъ: всѣ волненія, всѣ сомнѣнія его, всѣ безпокойства какъ бы умиротворялись разомъ, разрѣшались въ какое-то высшее спокойствіе, полное ясной гармонической радости и надежды, полное разума и окончательной причины. Но эти моменты, эти проблески были только предчувствіемъ той окончательной секунды (никогда не болѣе секунды) съ которой начинался самый припадокъ. Эта секунда была конечно невыносима...» «Мгновенія эти были только необыкновеннымъ усиленіемъ самосознанія, еслибы надо выразить это состояніе однимъ словомъ,—самознанія и въ то же время самоощущенія, въ высшей степени непосредственнаго...»

«Если въ ту секунду, то-есть въ самый последній сознательный моменть предъ припадкомъ ему случалось успѣвать ясно и сознательно сказать себь: ««да, за этотъ моментъ можно «отдать всю жизнь»», то конечно этотъ моментъ стоиль жизни... Въ выводъ, то-есть въ оцънкъ этой минуты безъ сомнънія заключалась ошибка, но дъйствительность ощущенія все-таки нѣсколько смущала его...» «Минута ощущенія, припоминаемая и разсматриваемая уже въ здоровомъ состояніи, оказывается въ высшей стейени гармоніей, красотой, даетъ неслыханное и нежданное дотоль чувство полпоты, міры, примиренія и восторженнаго молитвеннаго сліянія съ самымъ высшимъ синтезомъ жизни...» «Въ этотъ моменть, какъ говориль онь, становится понятнымь необычайное слово о томъ что времени больше не будетъ». Едва ли нужно говорить что въ Идіотп Достоевскій остался въренъ природъ; князь Мышкинъ принадлежитъ къ той группъ тяжело-больныхъ эпилептиковъ у которыхъ съ ранняго дътства частые и подолгу продолжающиеся принадки ведуть къ продолжительному и глубокому разстройству сознанія, въ особенности процесса воспріятія, такъ что этихъ больныхъ въ такомъ состояніи легко принять за идіотовъ. Но при пра-

вильномъ лѣченіи и уходѣ такіе больные иногда поправляются; припадки повторяются рѣже, дѣлаются короче, не сопровождаются последовательныма разстройствома сознанія. Достоевскій только въ этомъ единственномъ случав отдалъ должное практической медицинь. Само собой разумьется что такой больной долженъ вести вполнъ гигіеническій образъ жизни. Такая жизнь однако невозможна въ нашемъ обществъ: припадки вернулись съ прежнею силой, опять появилось разстройство сознанія, и Мышкинъ погибъ окончательно. Не знаю, умышленно или нътъ, но здъсь Достоевскій высказалъ великую мысль; причина того что полное излъчение бываеть ръдко заключается не только въ неудовлетворительности практической медицины, но гораздо въ большей степени кроется въ самихъ условіяхъ жизни, въ полномъ пренебреженін къ діэтик мозга какъ со стороны окружающихъ, такъ и самихъ кандидатовъ на помъщательство.

Сильнъйшій драматизмъ этого романа, по моему мнѣнію, состоитъ въ томъ что окружающіе Мышкина, люди до извѣстной степени образованные, расположенные къ нему и даже его любящіе, и не подумали поберечь его здоровье, а съ чистымъ сердцемъ невѣжества мало-по-малу довели его до неизлѣчимаго, тяжелаго помѣшательства: никто изъ этихъ невольныхъ убійцъ потомъ ни мало и не раскаивался; кто больше любилъ Мышкина, тотъ больше всѣхъ и повредилъ ему. Такимъ образомъ главное содержаніе романа—это неумышленно систематическое убійство человѣка людьми желавшими своей жертвѣ всего лучшаго. Чего же можно ожидать отъ людей менѣе расположенныхъ, отъ людей злыхъ! Нѣтъ, никакая медицина, какъ бы она совершенна ни была, не будетъ въ силахъ что-нибудь сдѣлать пока не проникнутъ въ самое общество хотя бы элементарныя свѣдѣнія о гигіенѣ мозга.

Достоевскій ни разу лично не говориль о льченіи душевныхь бользней, также какъ и вообще объ условіяхь благопріятствующихь изльченію. Почему это? То что Достоевскій ни слова ни говорить о томь, какъ нужно льчить душевнобольныхъ, по моему мнѣнію, какъ нельзя болѣе доказываетъ всю силу его таланта. Онъ зналъ, или по крайней мѣрѣ чувствовалъ границу дальше которой идти нельзя при желаніи оставаться вѣрнымъ природѣ; какъ истинный художникъ и психопатологъ, онъ ограничился только сферой ему доступною и не брался рѣшатъ вопросы въ которыхъ не могъ быть по самымъ условіямъ своей дѣятельности компетентнымъ; лѣченіе душевно-больныхъ основано на данныхъ анатоміи, общей паталогіи, терапіи, то-есть суммы фактовъ ничего общаго не имѣющихъ съ предметомъ изученія художника.

Весьма сложная картина психического разстройства должна быть у четвертаго эпилептика Кирилова; Достоевскій не даетъ намъ полной исторіи его бол'взни, говоря медицинскимъ языкомъ, а ограничивается только указаніемъ на нѣкоторые бользненные симптомы. Въ жизни мы далеко не всегда можемъ вполнъ изслъдовать больнаго, и очень часто наше сужденіе бываеть основано только на отрывочныхъ наблюденіяхъ, полученныхъ ціною большихъ усилій. Это зависитъ главнымъ образомъ отъ двухъ причинъ: или больной находится въ неблагопріятныхъ условіяхъ для наблюденія (напримвръ, живетъ дома или въ дурно устроенномъ заведеніи для душевно-больныхъ), или же онъ тщательно скрываетъ какъ отъ врача такъ и отъ окружающихъ его свои бользненные симптомы. Такая скрытность больныхъ обусловливается или самымъ характеромъ бользни; напримъръ, больной думаетъ что онъ сделаль открытіе которое всё хотять у него украсть; или же нередко бываеть такъ, что больной, заметивъ что его считаютъ помѣшаннымъ вследствіе техъ или другихъ его взглядовъ и поступковъ, хочетъ добиться чтобъ его считали здоровымъ и обманываетъ наблюдателей. Судебная психіатрія можетъ представить много примеровъ тому какъ многимъ талантливымъ психіатрамъ приходилось подолгу наблюдать больнаго для того чтобы придти къ какому-нибудь заключенію; да и то въ конців концовь являлось разногласіе между экспертами; самая же существенная причина нашего частаго

непониманія больнаго, это то что природа неисчерпаема; напрасно люди создають классификаціи, схемы, пытаются подвести отдельныя явленія подъ общія рубрики; всв эти усилія зачастую оказываются безплодными. Природа создаеть новыя комбнаціи отдільных явленій въ самой прихотливой, мало понятной намь связи симптомовь между собой, и человъку поневолъ приходится сознаться, что составленная имъ схема только съ натяжкой можетъ быть принаровлена къ данному случаю. Конечно, разумный изследователь не обвинить въ такомъ случав ни природы, ни науки, а только постарается сколько возможно сильне осветить для себя наукой новый факть и сознается, что многое для него непонятно. Наконецъ, нельзя забывать что для каждаго отдъльнаго человека истина доступна только въ соответственной его способностямъ и трудолюбію степени. Все это нужно было припомнить для того чтобы приступить къ разбору болъзненнаго состоянія Кирилова.

Можетъ-быть Достоевскій въ данномъ случав только сняль фотографическій снимокъ съ двиствительности, и не его вина что получилось что-то для насъ не совсвмъ ясное. Но такъ какъ можетъ-быть изследованіе самаго талантливаго исихіатра не могло бы разъяснить больше относительно бользни Кирилова, то остается ограничиться указаніемъ на то что упомянуль Достоевскій, отказавшись отъ попытки объяснить себв всю сумму патологическихъ явленій въ связи между собой,

У Кирилова были эпилептическіе припадки. Вотъ что испытываль онъ въ эти моменты: «Есть секунды, ихъ всего за разъ приходитъ пять или шесть, и вы вдругъ чувствуете присутствіе въчной гармоніи, совершенно достигнутой...» «Это чувство ясное и неоспоримое...» «Всего страшнье что такъ ужасно ясно и такая радость».

Уже однихъ этихъ припадковъ достаточно чтобы съ большею въроятностію утверждать что Кириловъ былъ эпилептикъ, такъ какъ благодаря изслъдованіямъ послъдняго вре-

мени мы знаемъ что эпилептические припадки не ръдко не имъють общензвъстнаго вида, то-есть не состоять изъ потери сознанія съ клоническими и тоническими судорогами. Рядомъ работъ Гризингера и другихъ изследователей доказано что эпилентические принадки могутъ состоять изъ приступа головокруженія сопровождаемаго какъ бы опьянененіемъ, спутанностью мыслей; появляется смутный, похожій на сновидьние бредъ. Со временемъ такие припадки могутъ перейти въ настоящіе, обыкновенные. Кром'я того, Кириловъ страдаль упорною безсонницей, приступами тоски (часто бываеть у эпилентиковъ) и наконецъ высказывалъ идеи, которыя правильные всего назвать бредовыми. Насколько Кириловъ ихъ высказывалъ, это следующія: главный аттрибуть божества-воля, своеволіе; безспорнымъ проявленіемъ воли будетъ самоубійство; поэтому онъ, рѣшившійся на самоубійство-человько-богь или богь. Какъ Кириловъ дошель до этихъ идей, много ли времени онъ посвятилъ на это, неизвъстно (Кириловъ уже съ этимъ бредомъ является на сцену), поэтому мы не можемъ прослъдить какъ онъ забольль. Естественно является другой путь объясненія: Кириловъ эпилептикъ, у него идея бреда что бнъ богъ; не бывають ли такія бредовыя идеи у эпилептиковь, и если да, то какъ онв развиваются и почему?

Идеи бреда подобнаго содержанія наиболье характерны для эпиленсіи. Едва ли больные съ другими формами бользни такъ часто говорять о Богь какъ эпилентики; нвымецкіе психіатры даже считають спецефическимъ для эниленсіи частое упоминаніе о Богь, бредъ религіознаго содержанія, какъ они называють Gottnomenclatur.

Впрочемъ, правильная оцънка этого частаго бреда эпилентиковъ сдълана весьма недавно: религіозный бредъ при эпиленсіи появляется какъ въ вслъдъ за припадками, такъ и независимо отъ нихъ; больные считаютъ себя богомъ, святыми, видятъ себя вознесенными на небо; отличительною чертой такого бреда эпилентиковъ служитъ его чудовищность

и сказочность; а что можеть быть фантастичнье бреда Кирилова? Естественно что результатомъ такого бреда будетъ самодовольное настроеніе больныхъ, горделивое отношеніе, какъ существа высшаго ко всему; такъ Кириловъ, человѣкъ по характеру крайне добродушный, ко всему относится свысока; даже самообладаніе Ставрогина не возбудило въ немъ уваженія или удивленія. Онъ счастливъ по своему, несмотря на то что окружающая дѣйствительность крайне неприглядна; погруженный въ свои идеи бреда, онъ нѣсколько мѣсяцевъ проводитъ въ созерцательномъ настроеніи, нисколько не интересуясь тѣмъ что происходитъ вокругъ его. Природа повидимому не отказала въ своеобразномъ счастіи и этимъ несчастнымъ.

Только исключительные умы могуть находить столько наслажденія въ работь мысли какъ нѣкоторые душевно-больные, съ громаднымъ трудолюбіемъ и большою любовью разрабатывающіе свой идеи бреда, ни мало не смущаясь на окружающею ихъ обстановкой, ни отсутствіемъ адептовъ своего ученія.

Считаю необходимымъ прибавить для болье полной обрисовки эпилепсіи что психіатры всьхъ странъ единодушно говорять что у эпилептиковъ часто наблюдается бользненная религіозность, переходящая въ ханжество (Мышкивъ Идіотт, крайне интересовался религіозными вопросами). Не слъдуеть забывать что магометанская религія была создана епилептикомъ; эпилептическія видьнія Анны Ли послужили поводомъ основанія квакерской секты шекеровъ, Сведенборгъ быль также эпилептикъ. Кажется и Татаринова страдала эпилептическими припадками.

IX.

Изо всѣхъ произведеній Достоевскаго романъ Братья Карамазовы наиболье интересенъ какъ для психіатровъ такъ и вообще для лицъ желающихъ познакомиться со психопатологіей; въ немъ болье чымъ въ другихъ произведеніяхъ изображено душевно-больныхъ, описаніе бользии наиболье полно и богато мътко подмъченными симптомами; больные въ этомъ романь, это молодое подрастающее покольніе; естественно что для психіатра наиболье обязательно должно быть знакомство съ бользиями этого покольнія, такъ какъ борьба съ нимъ составитъ содержаніе его дългельности; также для психіатра важно знать здоровье этого покольнія, если онъ хочетъ объяснять явленія, а неописать только рецепты, хочетъ знать чего можно ожидать отъ этого покольнія.

Конечно, можетъ-быть это случайность, но изъ двухъ молодых дівушекъ фигурирующихъ въ романі, одна (Лиза Хохлакова) больная, другая (Катерина Ивановна) бользненная. Лиза Хохлакова страдаетъ истеріей въ ясно выраженной формъ болъзни. А что между современными молодыми дъвушками изъ образованнаго класса необычайно много истерическихъ, это общеизвъстный фактъ; въроятно этимъ явленіемъ объясняется многое изъ нашей общественной жизни. Въ томъ же что болье или менье частое забольвание истеріей сильно обусловливается складомъ общественной жизни въ широкомъ смысле этого слова, едва ли можно сомивраться, такъ же какъ и въ томъ, что участие женщинъ съ истерическимъ характеромъ въ жизни общества оставляеть по себъ слъдъ, ибо только наиболье тяжко больные попадають цодъ опеку окружающихъ и врачей, большинство же считаются здоровыми и пользуются полною свободой.

Но чтобъ оставаться на чисто медицинской почвѣ и не затрогивать спорныхъ вопросовъ, я ограничусь этими бѣглыми замѣчаніями и перейду къ разбору матеріала даннаго Достоевскимъ.

Мать Лизы, гжа Хохлакова, женщина вздорная, легкомысленная, эксцентричная, безъ характера, безъ убъжденій, и притомъ лишенная какого-либо руководства въ жизни, вдова, безъ какихъ-либо занятій и даже безъ опредъленнаго общественнаго положенія. Естественно что дочь съ ранняго дът-

ства подражала матери въ ея эксцентрическихъ выходкахъ и понемногу усвоивала ея извращенныя воззренія; после нельной сцены кокетства съ двумя молодыми людьми, устроенной матерью, дочь пишеть любовную записку Ивану Карамазову. Воспитаніе, если можно назвать этимъ именемъ отношенія безалаберной Хохлаковой къ своей дочери, а настоящаго воспитанія и не могло быть-имфло два крупные недостатка: излишняя снисходительность, Лизъ ни въ чемъ не отказывали и все извиняли, давая тъмъ полный просторъ развитію себялюбія, страстности и аффектовъ, недостаточному самообладанію и неспособности на какія-либо жертвы. Второй недостатокъ, это преждевременное введеніе въ сферу интересовъ взрослыхъ лицъ, результатомъ чего бываетъ пресыщение жизни и раннее знакомство съ чувственными наслажденіями и излишествами; стоить припомнить какъ Лиза рано была влюблена въ Алексвя Карамазова. Конечно, бывають и другія причины развитія истеріи, но и этихъ достаточно. Если я упомянуль объ этихъ двухъ недостаткахъ воспитанія Лизы, то вовсе не потому что хотіль такимь образомъ исчерпать все дурное въ ся воспитаніи: все воспитаніе ея было дурно; упомянуль же я о нихъ потому что современная система воспитанія главнымь образомъ страдаеть этими двумя недостатками. И если излишняя снисходительность имбеть еще хоть какой-нибудь, правда, весьма натянутый raison d'être, какъ реакція противъ суровости недавняго прошлаго, то введеніе дітей въ сферу интересовъ взрослыхъ, возможное и полезное только въ исключительныхъ случаяхъ, есть зло противъ котораго должны бороться психіатры, такъ какъ имъ нередко приходится видеть крайне печальныя последствія этой ошибки воспитанія.

Съ физической стороны у Лизы бользнь проявилась судорожными припадками и параличемъ ногъ. Достоевскій, желая выставить степень вліянія которое имѣлъ отецъ Зосима на върующихъ, не могъ лучше и разительнье этого сдълать какъ примъромъ излъченія Лизы. Только истерическіе параличи

проходять подъ вліяніемь психическаго льченія, которое, какъ въ данномъ случав, состоить въ развитіи увъренности въ больныхъ что они могуть ходить, а такъ какъ отецъ Зосима быль окруженъ извъстнымъ ореоломъ, быль святой въ глазахъ Хохлаковыхъ матери и дочери, то вполнъ естественно что Лиза выздоровъла. Не укажи Достоевскій что Лиза страдала истеріей, фактъ выздоровленія быль бы невъроятенъ. Вотъ тутъ-то наиболье ясно, что Достоевскій зналь сущность исихическаго льченія; мало того, онъ зналь въ какихъ случаяхъ это льченіе дъйствительно.

Врачи знаютъ этотъ методъ лѣченія; къ сожалѣнію, этимъ могущественнымъ средствомъ очень трудно пользоваться; знаменитые и умные врачи нерѣдко примѣняютъ его и иногда обязаны этому методу своими успѣхами.

Со стороны психической у Лизы наблюдается ясно выраженный истерическій характерь, основные признаки котораго: неустойчивое равновъсіе психическихъ отправленій, чрезмърно легкая возбудимость, необыкновенно сильная реакція психическаго механизма и быстрая сміна его возбужденій. Въ характер'в Лизы бросается въ глаза пестрая см'всь настроеній и аффектовъ, симпатій и антипатій, представленій то веселыхъ, то грустныхъ, то серіозныхъ, то низменныхъ, то съ философскимъ пошибомъ, стремленій полныхъ энергій, но скоро и пропадающихъ. Она пишетъ циничнолюбовную записку Ивану Карамазову, чемъ вызываетъ въ немъ презрѣніе къ себѣ, потомъ приглашаетъ Алексѣя, съ нимъ то плачетъ, то смъется, безо всякаго повода, строитъ планы разумной жизни въ будущемъ, потомъ старается выставить въ смѣшномъ видѣ Алексѣя, оскорбить его, между тъмъ какъ минуту тому назадъ относилась къ нему съ уваженіемь и преданностью, посл'я этого бранить себя, говорить о своей испорченности и необычайной жестокости, плачеть слезами раскаянія, и чтобы наказать себя славливаеть себъ палецъ между дверями. Послъдняя выходка весьма характерна для такого рода больныхъ. Подъ вліяніемъ страсти они

неудержимо стремятся къ своей цѣли и безразсудно наносятъ вредъ себѣ или другимъ. Также при другихъ обстоятельствахъ они могутъ удивлять окружающихъ своимъ самоотверженіемъ, мужествомъ; и едва ли кто больше истерической женщины проявляетъ интенсивности желанія; для нихъ не существуетъ препятствія, даже инстинктъ самосохраненія, чувство боли, какъ это, напримѣръ, было съ Лизой, не могутъ остановить ихъ въ достиженіи мелочныхъ желаній, въ капризахъ. Можно себѣ представить на что способна истерическая женщина если она чего-нибудь пожелаетъ серіозно, какая при этомъ можетъ проявиться порывистая энергія и даже при нѣкоторыхъ условіяхъ настойчивость.

Достоевскій достаточно отм'втиль у Лизы и другую черту истерическаго характера, себялюбіе; она самая наивная эго-истка, говорить только о себ'в, и постоянно съ живымъ интересомъ; такъ какъ себялюбіе истерическихъ выражается стремленіемъ говорить о себ'в, возбуждать къ себ'в у вс'вхъ участіе и вниманіе, заинтересовывать вс'вхъ своею личностью, своею бользнію, даже своими пороками, то Лиза только и заботится о достиженіи этого относительно Алекс'вя и Ивана Карамазовыхъ.

Наиболье тяжелыя бользненныя явленія у Лизы,—это извращенныя прихоти. Образцовымъ примъромъ можетъ быть разсказъ Лизы, какъ ей хотвлось бы всть розовое варенье въ то время какъ у нея будутъ предъ глазами ръзать на куски живаго ребенка. Уже не говоря о томъ насколько странны такая живая фантазія и оригинальное направленіе мыслей для четырнадцатильтней дъвочки, тутъ невольно удивляещься какимъ образомъ можетъ эта воображаемая картина (положимъ только на словахъ) вмъсто естественнаго чувства жалости и неудовольствія вызвать циничное, пріятное чувство, насмъшку. Только у истерическихъ возможны такіе, если можно такъ выразиться, психологическіе парадоксы, такъ какъ у нихъ тамъ гдъ у здороваго извъстное представленіе соединяется съ непріятнымъ чувствованіемъ оно оттъ-

няется чувствованіемъ пріятнаго. Естественно что эта психическая аномалія будетъ им'єть глубокое вліяніе на всю душевную жизнь больныхъ; наприм'єръ, вс'ємъ изв'єстная склонность многихъ истерическихъ 'єсть невкусныя и даже противныя вещи—явленія того же характера.

Второй опасный симптомъ у Лизы, -- это навязчивыя идеи; Лиза жаловалась Алексью что ей, дывушкы религіозной, приходять въ голову богохульныя мысли, непонятное, ужасающее ее самое, желаніе бранить Бога. Навязчивыя идеи изв'ьстны сколько-нибудь только психіатрамъ; нъкоторые душевно больные, пожалуй чаще всего истерическія женщины, жалуются намь что у нихъ появляются тягостныя и мучительныя мысли, отъ которыхъ они не могутъ освободиться, и въ то же время вполнъ понимаютъ нельпость, непристойность этихъ мыслей. Эти навязчивыя идеи, помимо желанія больныхъ и несмотря на все сопротивление ихъ воли овладъвають сознаніемь, вмішиваются вы сознательное логическое теченіе представленій, вызывають внутреннее безпокойство и неръдко соединяются со стремленіями къ соотвътствующимъ поступкамъ. Характерная особенность навязчивыхъ идей-это что содержаніе ихъ странно, чуждо для сознанія. Обыкноновенно у такихъ больныхъ появляется стремленіе хулить Бога въ церкви, заменить въ молитве слово «Богъ» словомъ чорть и т. п., при вид'в родныхъ желаніе умертвить ихъ, при видъ встръчнаго человъка около воды столкнуть его. Къ счастію, однако, такія стремленія, строго говоря, ограничиваются созиданіемъ картинъ, сочетаніемъ представленій въ данномъ направленіи и р'ядко переходять въ д'яйствіе; не всегда даже произносятся желаемыя слова и притомъ почти никогда вслухъ. При здоровомъ состояніи мозга явленіе аналогическое навязчивымъ представленіямъ составляютъ нейдущія къ ділу картины, представленія, музыкальные мотивы и т. п., которые иногда страннымъ образомъ впутываются въ наше нормальное мышленіе, надобдають, мъшаютъ намъ, развлекаютъ насъ; нужно извъстное усиліе воли и напряженіе всего сочетательнаго механизма чтобъ отъ нихъ отдёлалься.

Я не припомню во всей міровой дитературѣ мѣстъ по которымъ можно было бы заключать, что кто-либо былъ знакомъ съ этимъ патологическимъ феноменомъ. Въ психіатрій навязчивыя идеи извѣстны весьма недавно; Достоевскій единственный изъ художниковъ ихъ описалъ, притомъ же вполнѣ ясно, вѣрно и достаточно полно.

Не такъ ръзко выразился истерическій характеръ у Елизаветы Николаевны Дроздовой (Бисы). Елизавета Николаевна можеть даже считаться здоровою девушкой и пользоваться свободой; такихъ девушекъ въ образованномъ классе весьма много; однако при неблагопріятныхъ условіяхъ эти зачатки бользни могуть развиться вподнь. Кромь того, нужно сказать что относительно Елизаветы Николаевны Достоевскій ніз сколько идеализуеть: онь описаль только хорошія стороны ея характера; гораздо чаще однако съ тою порывистостью и изм'внчивостью, которыя составляють сущности характера Елизаветы Николаевны, проявляются эгоистическія, низменныя стремленія; истерическія проявляють себя чаще капризами чёмъ благородными поступками. Поэтому образъ Елизаветы Николаевны представляется неяснымъ, неестественнымъ, неизмъримо слабъе очерченнымъ чвиъ образъ Лизы (само собой разумвется что я говорю только съ медицинской точки зрѣнія).

## X.

Ни одинъ отдълъ въ психіатріи не возбуждаетъ къ себъ столько недовърія какъ ученіе о нравственномъ помѣшательствъ. Не только публика, но и многіе юристы считаютъ это ученіе увлеченіемъ спеціалистовъ; мало того, многіе практическіе психіатры, хотя въ теоріи считаютъ возможнымъ нравственное помѣшательство, на практикъ, а тъмъ болье іп foro, никогда не діагносцируютъ этой формы и также какъ

и публика суфверно относятся къ банальнымъ воззрфніямъ на сущность нравственныхъ поступковъ.

Между тъмъ еще въ XV въкъ Регіомонтанусь высказаль идею что встрвчаются злые, безнравственные люди, которые сами не сознають своей злости и, несмотря на это, по ръшенію судей, приговариваются къ виселице; понятно что такое мнвніе не могло имвть последователей въ то время. Сорокъ лётъ тому назадъ англійскій психіатръ Причардь обратиль вниманіе психіатровь на это состояпіе психическаго вырожденія, и благодаря многимъ изследованіямъ, въ современной психіатріи хорошо установлено, что наблюдаются субъекты, которые, несмотря на доставшіяся имь блага цивилизаціи и воспитанія, остаются лишенными самой высокой способности, присущей всякому человъку, пріобрътать этическія представленія, образовать изъ нихъ изв'єстныя нравственныя сужденія и понятія и употреблять эти посл'іднія въ діло какъ побуждающіе или задерживающіе мотивы поступковъ. Человъкъ которому чужда эта общая всему цивилизованному человъчеству способность оказывается уже отъ рожденія низшимъ по своей организаціи; правильность этого воззренія ясно полтверждается тімь что всі настойчивыя воспитательныя усилія со стороны семьи, школы, такъ же какъ и поздневишій жизненный опыть, не могуть благотворно повліять въ нравственномъ отношеніи на чувство и разумъ этихъ больныхъ. Между тёмъ, —что и служитъ причиной непониманія даннаго психопатическаго состоянія,эти больные способны къ умственному развитію и вообще въ нихъ часто не наблюдается ръзкихъ разстройствъ умственныхъ функцій. Кром'в того, встрівчаются больные способные къ образованію и уясненію этическихъ понятій; но понятія эти совершенно не оттіняются нравственнымь чувствомъ; этого чувства у нихъ нътъ и развить его въ нихъ нельзя. Такія состоянія отсутствія нравственныхъ понятій и чувствъ можно назвать правственною слепотой чтобы по аналогіи съ цвѣтною слѣпотой (неспособностью различать нѣ-которые цвѣта) хоть нѣсколько уяснить себѣ дѣло.

Что такія состоянія возможны, это понятно изътого чему учить насъ психологія; что они бывають, въ этомъ одинаково согласны всё выдающіеся психіатры всего міра. Конечно, діагнозъ этого страданія въ отдёльныхъ случаяхъ вообще труденъ, и для доказательства его правильности требуются со стороны врача значительныя способности ко психологическому анализу.

Желая ограничиться разборомъ матеріала даваемаго Достоевскимъ, я не буду вдаваться въ подробное изложение того какъ психологія понимаетъ нравственное чувство, а ограничусь самымъ краткимъ опредъленіемъ этого понятія, и только для того чтобы выяснить что собственно въ нашей наукв разумвется подъ этимъ названіемъ. Всякій процесь мышленія или познанія сопровождается чувствованіями; изъ субъективнаго сознанія нашихъ актовъ мышленія и нашихъ действій рождается нравственное чувство. Всякое действіе (если оно не совсъмъ безразлично) или пріятно, или непріятно для нашего я, то-есть вызываеть повышенное или пониженное самочувствіе. Изъ нашего личнаго самочувствія, если мы переносимъ его на другихъ, рождается сочувствіе. Все развитіе фавственныхъ чувствъ тёсно связано съ самосознаніемъ, а въ последнемъ существенная часть есть самочувствіе. Сначала самосознаніе испытываетъ нарушеніе лишь при физической боли или самого чувствующаго субъекта, или другаго лица; но когда самосознание сосредоточивается на дъятельности воли въ сферъ представленій, то дъятельность воли какъ средоточіе сознанія становится исходною точкой и для нравственныхъ чувствъ. Нравственное чувство, такъ же какъ религіозное и эстетическое, составляеть высшую сферу развитія чувствованій человѣка.

Поэтому естественно что тупость нравственнаго чувства должна непрем'внно наблюдаться, какъ непрем'вный признакъ во вс'яхъ состояніяхъ психической слабости. Такъ какъ

нравственныя чувства (сочувствіе ближнимъ, чувство чести, дюбовь къ отечеству и т. п.), поскольку они коренятся въ образованіи и примѣненіи нравственныхъ представленій и понятій, служатъ выраженіемъ самыхъ высокихъ умственныхъ отправленій, предполагаютъ самую тонкую психическую организацію, то понятно что нравственное отупѣніе является первымъ признакомъ начинающагося ослабленія умственныхъ способностей.

Достоевскій, при наблюденіи обитателей Мертваго Дома, пришель къ заключенію что нікоторые преступники лишены нравственнаго чувства; по крайней мъръ такъ можно понять то м'єсто гді онъ сравниваетъ двухъ преступниковъ (А. и отцеубійцу): первый представляется типомъ окончательно развратившагося, оподлившагося человека, второй же казался еще его ужасиве. «Такая звврская безчувственность разумфется невозможна. Это феноменъ; тутъ какой-то недостатокъ сложенія, какое-нибудь тёлесное и нравственное уродство еще не извъстное въ наукъ, а не простое преступленіе (стр. 30—33).» Эта не ясно выраженная, а можетъбыть еще и неясная въ то время для Достоевскаго мысль, что безнравственные поступки не всегда бывають результатомъ испорченности, въ лицахъ его романовъ развита съ полною ясностью и живостью. Достоевскій, какъ из встно, весьма подробно анализоваль душевное состояние своихъ героевъ совершавшихъ преступленія; среди массы преступниковъ и негодяевъ, такъ тщательно имъ нарисованныхъ, ръзко выдъляются двъ рельефно очерченныя фигуры съ отсутствіемъ нравственнаго чувства: это фигуры Свидригайлова (Преступленіе и Наказаніе) и Смердякова (Братья Карамазовы). Свидригайловъ и Смердяковъ, несмотря на разницу въ ихъ воспитаніи, діятельности, общественномъ положеніи, имьють много между собой общаго.

Эти несчастные выродки уже съ самаго ранняго возраста удивляють окружающихъ недостаткомъ дѣтской любви и родственныхъ привязанностей, холодностью сердца, равнодуші-

емъ къ счастію и горю самыхъ близкихъ имъ лицъ (Смердяковъ не питалъ никакой привязности къ Григорію и еще ребенкомъ относился къ нему враждебно). Они остаются вполнѣ равнодушны къ оцѣнкѣ и порицанію ихъ поступковъ другими лицами, не испытывая угрызенія совѣсти или раскаянія. Въ этомъ отношеніи весьма интересны сцены между Раскольниковымъ и Свидригайловымъ, Иваномъ Карамазовымъ и Смердяковымъ. Свидригайловъ смѣется когда Раскольниковъ называетъ его развратникомъ, убійцею жены и слуги; Смердяковъ спокойно разсказываетъ, какъ онъ совершилъ преступленіе, искренно не понимая, почему такъ возмущается и негодуетъ Иванъ Карамазовъ. Эти сцены лучше десятковъ страницъ въ теоретическихъ трактахъ объясняютъ что такое нравственное помѣшательство.

Обычая эти больные не понимають, законь имбеть для нихъ значение только полицейскаго предписания, и на тягчайшия преступленія они смотрять съ своеобразной низшей точки зрвнія, такъ же какъ психически-здоровый человвкъ смотрить на невинное нарушеніе какого-нибудь полицейскаго предписанія. Такъ, когда Раскольниковъ говоритъ Свидригайлову что онъ узналь объ убійствь жены Свидригайловымь, то тоть только равнодушно замётиль: «перестаньте говорить объ этихъ пошлостяхъ, уже вамъ наговорили обо мнъ и т. п.; словомъ, такъ же относится къ такимъ серіознымъ обвиненіямъ какъ здоровый къ напоминанію ему о какихъ-нибудь его пустыхъ отступленіяхъ отъ закона. Такъ же спокойно Свидригайловъ разсказываетъ Раскольникову, человѣку совсвиъ незнакомому, что его били когда онъ быль шулеромъ; сообщать о такихъ позорныхъ обстоятельствахъ не было никакой надобности, но онъ разсказаль объ этомъ, такъ какъ ему не было стыдно или непріятно говорить объ этомъ.

Естественно что Свидригайловъ и Смердяковъ съ полнымъ безучастіемъ относьтся къ вопросамъ общественной жизни; въ этомъ отношеніи интересны разсужденія Смердякова о патріотизмѣ и Свидригайлова объ освобожденіи крестьянъ.

Эта нравстенная слѣпота дѣлаетъ такихъ людей совершенно неспособными къ общественной жизни и вѣрными кандидатами въ тюрьмы (Свидригайловъ и Смердяковъ такіе кандидаты) и заведенія для душевно-больныхъ. Въ эти мѣста они всегда и попадаютъ, послѣ того какъ пройдутъ по обычнымъ для нихъ ступенямъ общественнаго поприща. Въ дѣтствѣ они бываютъ истинною пыткой для родителей и наставниковъ (Смердяковъ возбуждалъ ужасъ и негодованіе честнаго Григорія), въ молодости—язвой для общества, благодаря непреодолимому стремленію къ бродяжеству (Свидригайловъ, несмотря на свое происхожденіе, былъ обитателемъ дома Вяземскаго), мотовству (Свидригайловъ растратилъ свое состояніе и попалъ въ долговую тюрьму), разврату (Свидригайловъ дошелъ до крайнихъ предѣловъ разврата) и воровству (Смердяковъ кончилъ воровствомъ).

Что касается чисто умственной сферы, то ни у Свидригайлова, ни у Смердякова, какъ это часто и бываетъ и что заставляетъ профановъ считать такихъ лицъ здоровыми, не было ръзко выраженныхъ разстройствъ, не было идей бреда, галлюцинаціи у Свидригайлова были рёдки и не им'ёли большаго вліянія на его психическую жизнь. Несмотря однако на то что Свидригайловъ и Смердяковъ кажутся людьми умными, хитрыми и даже энергичными, вся жизнь ихъ показываеть что умъ ихъ совершенно не производителенъ; они неспособны ни къ какому серіозному призванію въ жизни, ни къ какой правильной дъятельности. Бросается въ глаза резонирующій способъ мышленія; оба они каждый по своему развитію резонеры, ни къ чему неспособные. Смердяковъ въ концъ концовъ не могъ осуществить своей завътной, крайне не мудреной мечты-открыть кухмистерскую, а для достиженія этой ціли онъ совершиль даже убійство, и хотя быль очень предусмотрителень при совершении преступления и обнаружиль большую инстинктивную хитрость, но въ то же время упустиль изъ виду самыя простыя предосторожности.

Въ половомъ отношеніи, не смотря на видимую противоположность, оба носять на себѣ несомнѣнные слѣды дегенеративнаго состоянія нервной системы: Смердяковъ, несмотря на свой возрасть и достаточное здоровье, совершенно индифферентенъ къ женщинамъ; Свидригайловъ всегда злочнотреблялъ въ этомъ отношеніи, кромѣ того, половыя влеченія его были настолько извращены что онъ подвергался уголовной отвѣтственности за изнасилованіе малолѣтней горбатой.

Наконецъ 'нужно прибавить, чтобъ еще яснъе указать какъ върно и глубоко Достоевскій зналъ такихъ больныхъ, что Смердяковъ страдалъ эпилептическими припадками, а Свидригайловъ не переносилъ спиртныхъ напитковъ; эти уже очевидные признаки болъзненнаго состоянія нервной системы, часто наблюдаются у лицъ съ нравственнымъ помъшательствомъ.

Профану можетъ показаться неправдоподобною натяжкой, обусловленною самою техникой романиста, что оба больные кончили самоубійствомъ; на первый взглядъ кажется что такимъ бы лицамъ и жить. Но и тутъ Достоевскій остался вѣренъ природѣ: ихъ самоубійство не только удобный конецъ для романиста, но и вполнѣ правдоподобно.

Въ психіатріи извъстны случаи самоубійства такихъ больныхъ; такіе случан описаны Крафтомъ-Эбингомъ (Lehre vom moral. Wahnsinn), Despine'oмъ (Psychologie naturelle, 1868; Journal de medic. ment. 1867), Lemaire'oмъ (Journal de Droit, 1867) и другими. Это явленіе не будетъ казаться страннымъ если мы обратимъ вниманіе на то что при болье или менье полной нравственной нечувствительности, отсутствіи нравственныхъ сужденій и эпическихъ понятій, ихъ мьсто должны занимать выводимыя путемъ сложныхъ логическихъ процесовъ сужденія о полезномъ и вредномъ; что требованія общежитія должны быть заучены субъектомъ и остаются неокрашенными ни мальйшимъ чувствованіемъ; что вся человъческая культура, весь общественный строй дълается для такихъ больныхъ только стъснительнымъ ярмомъ. Понятно что жизнь для этихъ несчастныхъ должна быть тяже-

ла, или по крайней мѣрѣ мало интересна. Вѣдь они лишены с такимъ образомъ цѣлой суммы радостей и страданій доступныхъ всѣмъ людямъ.

Вотъ это-то прекрасно выяснено Достоевскимъ въ біографіи Свидригайлова; тутъ мы видимъ мастерской психологическій анализъ.

Свидригайловъ началь свою жизненную карьеру кавалерійскимъ офицеромъ; но такъ какъ самая привлекательная сторона этой службы — честолюбіе, исполненіе изв'єстных в правиль чести, товарищество-вследствее неспособности его ко всемь этимь чувствамь потеряна, онь бросаеть службу, такъ какъ для него существовали только однъ ея отрицательныя стороны: стъсненіе, обязательный трудъ и т. п. Послъ этого онъ начинаетъ жить одними чувственными наслажденіями, но туть обычный исходь — разореніе и пресыщеніе; понятно что такой человъкь не задумается въ выборъ способовъ прінсканія денегь: онъ дълается шулеромъ: въ его сознаніи и не возникало вопроса нравственно или нътъ это занятіе; одно что онъ находить нужнымъ сказать объ этомъ періодъ своей жизни, это то что его били за шулерство. Этимъ онъ даже нѣсколько гордится: по его понятіямъ, только у битыхъ бываютъ хорошія манеры. Наконецъ, онъ становится нищимъ, жителемъ дома Вяземскаго, но въ сущности и такое паденіе его нисколько не смущаеть; онъ не чувствуеть унизительности такого положенія, даже того стыда который свойственъ всёмъ опустившимся такъ низко въ жизни; воспріимчивость къ чувственнымъ наслажденіямъ вследствіе излишества совершенно притуплена; словомъ, грязь въ прямомъ и переносномъ смыслъ дома Вяземскаго не дъйствуетъ на его нервы, хотя очевидно что для человъка его воспитанія такая жизнь должна быть крайне тяжела.

Но туть судьба сжалилась надь нимь: богатая женщина платить его долги, съ помощью денегь заминаеть его дѣло объ изнасилованіи, дѣлаеть его своимъ мужемъ. Свидригайловъ цинично выговариваеть себѣ право брать въ налож-

ницы ся горничныхъ, широко пользуется этимъ правомъ, и такъ какъ жена его женщина добрая, то онъ нъсколько льть прозябаеть въ деревнь. Все ему надожло, ничто не занимаетъ его, ничто не волнуетъ; онъ совершенно безучастно относится къ женъ, дътямъ; обязанностей помъщика общественныхъ онъ не понимаетъ, потому что нравственныя чувства лежащія въ ихъ основ'в для него не существують. Жизнь становится въ тягость; напрасно добродушная жена возила его за границу: благодаря отсутствію эстетическихъ чувствъ, интереса къ общественной жизни, ему было тамъ такъ же скучно какъ дома. Однако за это время онъ ничего не делаетъ дурнаго: ему никто ни въ чемъ не мешаетъ. Некоторые готовы его считать даже добрымъ челов комъ; но насколько для него чуждо сочувствіе ближнему, это видно изъ того, что онъ для развлеченія до такой степени преследоваль своего лакея, смёясь надъ его уб'ежденіями, что довель беднягу до самоубійства. Конечно, Свидригайловь не виновать въ смерти этого лакея: ведь онъ не чувствоваль и не понималь, что могуть значить для человька завытныя убъжденія, потому что у него самого не могло быть убъжденій, ничего завътнаго, дорогаго. Онъ виновать въ данномъ случав столько же какъ школьники, дразнящіе другь друга, или человъкъ, трунящій надъ наружностью, платьемъ и т. п. Но вотъ онъ встръчается съ дъвушкой возбуждащею въ немъ половое влеченіе (почему, это дело романиста); ухаживанія его остаются безъ успѣха; Свидригайловъ думаетъ что дѣвушка потому не отдается ему что онъ женать. Сомнинія въ томъ, что еслибъ онъ могъ жениться на ней, то она какъ бъдная согласилась бы на его предложение и быть не можетъ для него: онъ не понимаетъ что онъ возбуждаетъ отвращеніе, такъ какъ для него недоступны сознаніе собственной гадости и оцънка нравственной прелести этой дъвушки. Да и вообще для него неясно, что многіе люди въ своихъ мужьяхъ и женахъ ищутъ извёстныхъ нравственныхъ достоинствъ. Единственное, по его мнѣнію, препятствіе, жену-женщину спасшую его отъ долговой тюрьмы и каторги, любившую его и заботившуюся о немъ, — онъ равнодушно убиваеть, бросаеть дътей и ъдсть за Раскольниковою, но туть онь видить окончательную невозможность достичь своей цёли. Можетъ показаться, что у него обнаружилось какое-то нравственное чувство, когда онъ не воспользовался безпомощнымъ положеніемъ Раскольниковой, но проще и върнъе другое объяснение: Свидригайловъ, какъ утонченный развратникъ, могъ желать взаимности, между тъмъ онъ убъдился, что Раскольникова питаетъ къ нему физическое отвращеніе; едва ли нужно говорить, что даже въ чисто физическомъ наслаждении взаимность играетъ большую роль. Пресыщенный Свидригайловъ не нашель именно того, чего искаль; удовлетвореніе же животной страсти для него, какъ человъка все-таки истощеннаго, не имъло особой цъны: такъ что кажущееся великодушіе Свидригайлова явилось результатомъ просто его пресыщенности. Естественный выходъ изъ такой жизни — самоубійство, такъ какъ ничего не осталось привязывающаго къ жизни, нътъ желаній, нътъ какихъ-либо интересовъ, нътъ ничего въ будущемъ. Свидригайловъ разбрасываеть деньги и умираеть, даже, не вспомнивь о своихъ дътяхъ въ предсмертныя минуты, только картины личной жизни мелькають въ его головь, ни одного друга, ни одного ближняго онъ не вспоминаетъ, не съ къмъ ему проститься, не о комъ пожалъть. Онъ умираетъ равнодушный ко всему, даже къ самому себъ; въ свою очередь никто не пожалъеть о немъ, ничего онъ не оставилъ, ничьи человъческие интересы не пострадали отъ его смерти.

Между тёмъ Свидригайловъ былъ образованъ, воспитанъ, богатъ, красивъ; онъ имѣлъ полное право на счастливую жизнь, но нравственная слѣпота сдѣлала для него жизнь тяжелою, довела его до самоубійства.

Въ заключение позволю себъ замътить что, по моему мнънію, фигура Свидригайдова самая дучшая во всъхъ произведеніяхъ Достоевскаго. Върность психологическаго анализа и отсутствее перерисовки, чьмъ грышить Достоевскій такъ часто, придаеть этому образу крайнюю живость; кром'в того, Свидригайловь, можно сказать, единственный (за исключеніемь Смердякова, очерченнаго гораздо слаб'ве) во всей литератур'в типъ челов'вка страдающаго нравственнымъ пом'впательствомъ. Все это см'вю думать даеть ему право на большее вниманіе чымъ до сихъ поръ это было со стороны критики и публики. Можетъ-быть изо вс'яхъ типовъ созданныхъ Достоевскимъ одинъ Свидригайловъ останется безсмертнымъ.

## XI.

Въ глазахъ исихіатра такъ много общаго между тремя братьями Карамазовыми, Раскольниковымъ, молодымъ Сокольскимъ (Подростокъ), что эти пять лицъ составляють одну группу. Уже съ дътства нъкоторыя особенности ихъ характера обращали на себя вниманіе окружающихъ; Раскольникова считали очень впечатлительнымъ и пылкимъ, Алешу сосредоточеннымъ, нелюдимомъ. Въ школъ они выдъляются между товарищами, и несмотря на внёшнія, благопріятныя условія, ни одинъ изъ нихъ не можетъ закончить своего образованія: Дмитрій Карамазовъ не могъ окончить ни гимназіи, ни военнаго училища, вовсе не потому чтобъ онъ быль глупъ и неспособенъ, въ обычномъ смыслѣ этого слова; Алеша оставляетъ гимназію не окончивъ курса; Раскольниковъ-университеть; Иванъ хотя и окончиль курсъ въ университеть, но какъ бы, подчиняясь неизбъжному фатуму тяготвющему надъ такими людьми, въ сущности также не закончиль своего образованія на разъ избранномъ пути, такъ какъ готовился быть натуралистомъ, но забросилъ эти науки и занялся теологіей. Неизвъстно гдъ учился Сокольскій, но что онъ учился урывками и мало, можно судить по тому что онъ безграмотно писалъ по-русски. Для всёхъ этихъ лиць какъ бы определена граница, дальше которой они идти

не могутъ; разница только въ степени: всѣ они уже на этой первой станціи человѣческой жизни оказываются несостоятельными. Безспорно, что многіе не оканчиваютъ своего образованія, но нужно вникнуть въ причину явленія: внѣшнія обстоятельства, среда, несчастныя случайности и т. п. часто прерываютъ образованіе людей способныхъ; многимъ мѣшаютъ окончить курсъ лѣнь и тупость. Карамазовы и Раскольниковъ люди способные и любознательные, ничто не мѣшало имъ учиться, а все-таки они не окончили курса.

Тѣ же внутреннія, глубоко лежащія причины мѣшаютъ имъ достигать совершенства въ избранной профессіи, заканчивать начатыя дёла, словомь, жить какъ большинство людей. Они скоро отказываются отъ разъ намеченной цели и уже въ самомъ началъ своей дъятельности оказываются выбитыми изъ жизненной колеи. Дмитрій Карамазовъ и Сокольскій быстро бросають военную службу; Сокольскій выйдя въ отставку занялся большою игрой, но скоро покинулъ и это занятіе, составляющее, къ сожальнію, для многихъ весьма серьезный элементъ жизни; Алеша оставляетъ монастырь пробывъ въ немъ всего нъсколько мъсяцевъ; Иванъ бросается въ литературу, увлекается теологическими вопросами и тотчасъ же самъ находить это занятіе безплоднымъ и кончаетъ атеизмомъ; Раскольниковъ дёлаетъ роковой шагъ чтобъ измѣнить свою карьеру и сейчасъ же пасуетъ. Опятьтаки людей выбитыхъ изъ жизненной колеи много; одни изъ нихъ по слабости не могутъ удержаться въ занятомъ или чаще данномъ имъ (родными, знакомыми) положеніи; другіе сами прокладывають новые пути въ жизни, находять ихъ, служатъ примърами для другихъ или гибнутъ послъ болье или менве упорной борьбы, подъ тяжестью гнетущихъ обстоятельствъ. Про упомянутыхъ героевъ романовъ Достоевскаго этого сказать нельзя. / Раскольниковъ, Иванъ и Алексъй Карамазовы и хотъли идти по новому пути, но силы ихъ были страшно непропорціональны взятой на себя задачь. Цъли ими намъченныя на первый взглядъ могутъ показаться оригинальными, но стоитъ вникнуть внимательнѣе—
и окажется что они чисто фантастическія. Что можеть быть
нелѣпѣе парадоксовъ Раскольникова; можно ли не удивляться намѣренію Алеши поступленіемъ въ монастырь достигнуть самосовершенствованія; развѣ не странна статья Ивана
въ которой онъ тщится доказать что государство должно
преобразоваться въ церковь.

Наконецъ они оканчиваютъ свою жизненную карьеру весьма скоро преступленіемъ и сумашествіемъ; только Алешу оставляетъ разсказъ еще мальчикомъ.

Необходимо напомнить что мать Раскольникова умерла помѣшанною, отецъ Карамазовыхъ пьяница и развратникъ, мать Дмитрія эксцентричная женщина, мать Ивана и Алеши страдала истерикой, Сокольскій происходиль изъ вымирающей, выродившейся семьи.

Довольно бъглаго взгляда на всю ихъ жизнь чтобы сказать что это какіе-то странные люди. Но назвать странными такихъ людей и тъмъ удовлетворить свою любознательностьнесвойственно человъческому уму. Нужно было найти общіе признаки ихъ внутренняго міра, найти причины почему такіе люди намъ кажутся странными, словомъ, составить научное, антропологическое понятіе, создать естественную группу для такихъ людей, тёмъ болёе что такихъ людей довольно много, они играють роль въ жизни; необходимо выяснить что это за люди. Сказать что это люди сумашедшіе, то-есть причислить ихъ къ категоріи абсолютно больныхъ... вопервыхъ, это ничего не объясняетъ, вовторыхъ, такимъ образомъ черезчуръ расширилось бы понятіе о томъ что такое помѣшательство. Поэтому попытка считать всѣхъ очень выдающихся изъ общаго уровня людей помъщанными была не болье какъ парадоксъ, введшій многихъ профановъ въ обманъ и давшій имъ право говорить, что психіатры считаютъ помъшанными всъхъ дюдей. Извъстное положение что геній и пом'вшательство одно и то же-также не болье какъ парадоксь; понятно что и геніальный человікь можеть стра-

дать душевною бользнью, но помешательство — это всегда тормазъ для его генія. Геній прямая противоположность помѣшательству: геній схватываеть предметы глубже, съ большаго числа сторонъ чёмъ обыкновенный умъ; душевно-больной или видить меньше чёмь здоровый, или въ лучшемъ случав можетъ понимать только крайне односторонне и потому ошибочно.) Впрочемъ, этого краткаго замъчанія довольно чтобы не возвращаться къ опроверженію ходячаго мньнія о геніи. Только въ последнія тридцать леть науке удалось выяснить что это за странные люди, каковы Карамазовы, Раскольниковъ и Сокольскій. Morel обратиль вниманіе ученато міра на то какое громадное вліяніе им'єють душевныя бользни и пьянство родителей на психическую организацію детей, доказаль что у лиць съ наследственнымь расположениемъ къ помъшательству душевныя бользни часто протекаютъ своеобразно, что они часто страдаютъ особою формой душевной бользни, которую и назваль наслыдственнымъ помъщательствомъ. Съ тъхъ поръ все внимание врачей было направлено на изучение лицъ съ наследственнымъ расположеніемъ; скоро стало ясно что такъ-называемыя странныя, эксцентричныя натуры въ большинствъ случаевъ не болье какъ наслъдственно-предрасположенныя къ помъщательству, что психическая организація этихъ лицъ по своему существу та же самая, какъ и у больныхъ съ ясно выраженнымъ наслъдственнымъ предрасположениемъ. Словомъ, вырабаталось ученіе о психическомъ вырожденіи и выяснилось что признаки вырожденія суть признаки психической организаціи этихъ странныхъ эксцентрическихъ натуръ. Быдо бы наивно думать что мы знакомы со всёми элементами такой психической организаціи, что мы поняли сущность бьющихь въ глаза аномалій у этихъ лицъ. Извъстно только кое-что; психическая бользнь, пьянство родителей и нельные поступки, вотъ признаки которыми часто приходится довольствоваться для причисленія даннаго лица въ эту группу. Извъстны и физические признаки вырождения-о нихъ я

не буду говорить, но они не всегда бывають на лицо. Сдыдать же исихологическій анализь субъекта, прослідить шагь за шагомь, благодаря какимь особенностямь воспріятія, ассоціаціи, чувствованія и т. п., являются поражающіе нась послупки—не всегда возможно; еще психологія далеко не разработана, а антропологія находится въ младенческомъ состояніи.

Но нѣкоторые признаки вырожденія намъ извѣстны; чаще всего у лицъ съ явленіями вырожденія наблюдаются повышенные патологическіе аффекты; это практически весьма важный и рѣзкій симптомъ разбираемаго болѣзненнаго состоянія.

Понятіе объ аффекть не только среди публики, но даже и между врачами довольно неясно; между тьмь, благодаря гласности судопроизводства и тому значенію какое придаеть патологическому аффекту наше законодательство (дъяніе совершенное въ состояніи патологическаго аффекта не вмъняемо), для каждаго образованнаго человъка обязательно знать что такое патологическій аффекть. Поэтому считаю нужнымь остановиться на разъясненіи, что понимають какь патологическій аффекть современныя психологія и психіатрія.

Нашимъ конкретнымъ представленіямъ постоянно сопутствуютъ чувствованія. Родъ окраски (удовольствія, неудовольствія), говоря вообще, зависитъ какъ отъ содержанія представленій, ихъ интенсивности и продолжительности, такъ и отъ способа какимъ совершается теченіе представленій (замедленіе, задержка процесса производятъ чувство неудовольствія и т. п.). Сумма или, говоря правильнѣе, равнодѣйствующая всѣхъ въ данный моментъ существующихъ чувствованій есть настроеніе. Представленія при нѣкоторыхъ условіяхъ (внезапность, особое ихъ содержаніе, важное значеніе для самаго интимнаго ядра личности) вызываютъ крайне интенсивныя чувствованія, бурно потрясающія сознаніе, измѣняющія теченіе представленій—получаются аффекты, то-есть

непосредственное возд'яйствіе чувствованія на теченіе представленій. Каждое живое чувствованіе легко вызываеть аффектъ, съ которымъ и сливается въ одно неразрывное цёлое. Въ большинствъ случаевъ является внезапное угнетение теченія представленій, угнетающіе аффекты; ріже, напротивъ, теченіе представленій ускоряется, является облегченіе процесса-возбуждающіе аффекты. Сильныя чувствованія, кром'в вліянія на теченіе представленій, вліяють на органы кровообращенія, дыханія, движенія (краснота или блідность лица, ускореніе дыханія и т. д.). Такимъ образомъ въ аффектъ, независимо отъ нашего и, въ сознание врываются новыя представленія, въ свою очередь связанныя съ болье или менве живыми чувствованіями (напримвръ, взглядъ на направленный противъ насъ пистолетъ возбуждаетъ чувствованія страха, представленія о смерти, вызывающія глубокія чувствованія, представленія о томъ что приходится потерять, съ непремъннымъ при этомъ чувствомъ печали, образы дорогихъ намъ людей и т. д.). Та энергія (чтобы не вдаваться въ спорные вопросы психологіи, я ограничусь этимъ общефизическимъ понятіемъ), благодаря которой мы управляемъ теченіемъ нашихъ представленій, нашими стремленіями, нашими движеніями и до изв'єстной степени дыханіємъ и кровообращеніемь, можеть оказаться достаточною чтобъ овладъть массой новыхъ, живыхъ представленій оттъненныхъ столь живыми чувствованіями, распредёлить эти представленія въ привычномъ каждому изъ насъ порядкв, подавить ихъ, словомъ, что называется овладъть собой; тогда аффектъ остается въ физіологическихъ границахъ

Но если эта энергія окажется недостаточною, ворвавшіяся въ сознаніе представленія съ сопутствующими имъ чувствованіями естественно потекутъ въ хаотическомъ безпорядкъ, непосредственно вызовутъ соотвътствующія движенія и обобщензвъстныя явленія со стороны дыханія и кровообращенія. Въ такихъ случаяхъ сознаніе субъекта или остается, при меньшей энергіи аффекта, такъ сказать пассивнымъ зрите-

лемъ происходящаго бурнаго движенія, или, при сильныхъ аффектахъ, отчасти, а то и совершенно затемняется. Причины болье или менье полнаго помраченія сознанія въ сущности ясны и физіологіческія, и психологическія; какую роль играють разстройства кровообращенія въ помраченіи сознанія, знаетъ каждый по собственному опыту (обмороки, головокруженія). Теченіе идей въ аффекть можеть быть быстро, такъ непривычно субъекту что онъ не можеть ими овладьть, кромь того, возникаеть сразу такая масса представленій и чувствованій что сознаніе не въ силахъ схватить ихъ; наконецъ, представленія и особенно связанныя съ ними чувствованія по своей силь могуть затемнить сознаніе, въ родь того какъ сильная боль можеть довести до потери его.

Задача психіатрін изучить при какихъ условіяхъ аффекты становятся патологическими, хотя какъ теоретически такъ и практически, in foro, нельзя провести ръзкой границы между физіологическимъ и патологическимъ аффектами; аффектъ составляетъ переходную ступень отъ нормальнаго состоянія къ патологическому. Принято считать патологическими такіе, когда бываеть потеря самосознанія, и следовательно отсутствуетъ затъмъ восноминание за все время аффекта, или по крайней мъръ за тотъ періодъ времени когда аффектъ достигаетъ наибольшей высоты. Пораженный патологическимъ аффектомъ представляетъ полное помрачение внёшнихъ чувствъ, доходящее до обмана чувствъ и бреда. Человъкъ не сознаетъ болъе своихъ поступковъ; они перестають быть свободными, контролируемыми волей действіями, а становятся безсознательными проявленіями непосредственнаго раздраженія психомоторныхъ центровъ мозговой коры. Понятно, что почти у всякаго психически-здороваго при извъстныхъ обстоятельстахъ аффектъ можетъ дойти до степени патологическаго, напримъръ, при сильномъ испугъ (внезапность; такъ-называемые трусливые люди иногда теряють сознаніе и совершають нельпые поступки).

Но у людей съ явленіями психическаго вырожденія легко наступають патологическіе аффекты. Сравнительно ничтожжныя причины, то-есть такія которыя у здороваго не могуть вызвать сильнаго аффекта, у нихъ уже влекуть за собой сильньйшіе, даже патологическіе аффекты.

Дмитрій Карамазовъ почти весь промежутокъ времени который мы видимъ его въ романъ находится въ состояніяхъ аффекта; аффекты наиболье сильные, у Дмитрія сильные настолько что онъ теряетъ самообладаніе и ясность сознанія, это фффекты гнвва. Такихъ людей прежде даже считали одержимыми особою формой помъщательства—гнъвнымъ помѣшательствомъ, excandescentia furibunda. Въ монастырѣ цинизмъ отца доводитъ Дмитрія до гнівнаго аффекта; онъ, несмотря на искреннее желаніе держать себя благопристойно, забывается, бранится и т. п. Чувство ревности доводить его до того что после того какъ ему показалось будто Груим <del>ил</del> прошла въ домъ старика Карамазова, онъ врывается въдомъ отца, бъетъ и отца и ни въ чемъ неповиннаго Григорія, котораго вообще уважаеть и любить; наконець, подъ вліяніемъ ревности, досады, онъ окончательно осатанвлъ и безо всякой надобности бъетъ на смерть опять-таки совершенноневиннаго предъ нимъ и безвреднаго въ сущности для него-Григорія. Въ спокойномъ состояніи онъ конечно поняль бы что бить до смерти для него ни въ какомъ случав не было необходимости. Подъ вліяніемъ аффекта онъ даже не въ состояніи быль оцінить что онь совершиль тяжкое уголовное преступленіе, за которое его ожидають и законное наказаніе, и упреки совъсти. Впрочемъ, Достоевскій такъ ясно и живо описаль тоть безпорядокь въ теченіи идей и чувствованій за этотъ промежутокъ времени что лучшую характеристику душевнаго состоянія при аффект дать едва ли возможно. Стоитъ припомнить какъ Дмитрій хватаетъ пестикъ, его обращение съ горничной Груни, то такъ онъ распоряжался деньгами, мытье рукъ, не связанные никакою послфдовательностью разговоры съ Перхотинымъ, чтобы понять душевное состояніе характеризующее аффекты.

Но рядомъ съ гнъвными аффектами, къ которымъ возбудимость у Дмитрія всего сильное, како это чаще всего и бываеть у такихъ субъектовъ, онъ также живо, энергическими аффектами, реагируетъ и на другія впечатлівнія; надежда на возможность взаимности со стороны Груни сразу изміняеть душевное состояніе, производить безумный аффекть радости: онъ забываетъ о только-что совершенномъ преступленіи (впрочемъ, это выражение неправильно: всякое воспоминание о только что сдъланномъ преступленіи сразу вытъсняется съ неудержимою силой ворвавшимися новыми представленіями), о съ минуты на минуту ожидающемся арестованія; даже мысль объ этомъ роковомъ обстоятельствъ не закрадывается въ его сознаніе, такъ оно всецьло поглощено представленіями вызванными радостнымъ аффектомъ; онъ дълается словно пьяный (опьяненіе радостью), со всёми цёлуется, дружится со смертельнымъ врагомъ и т. п. Тутъ въ высшей степени интересно съ какою правдивостью Достоевскій создаль сцену этой моментальной сміны аффектовь и тъмъ еще полнъе оттънилъ основной признакъ такой психической организаціи. Та же способность легко подпадать вліянію аффекта обусловливаеть и его благородный поступокъ съ Катей; взглядъ на эту энергическую, честную, безпомощную девушку сразу изменяеть и господствующія въ немъ чувствованія (сладострастіе и цинизмъ), и теченіе его мыслей; является новое сильное чувствованіе, возбуждающее новыя, настолько живыя представленія, что Дмитрій отдаеть свои последнія деньги. Словомъ, онъ вдругъ изменяется.

Вообще у него аффекты были настолько сильны, что подавляли самый сильный инстинкть, самосохраненія; на судѣ, когда нѣсколько часовъ приличнаго поведенія были для него необходимы чтобы добиться смягченія наказанія, ничтожное замѣчаніе свидѣтеля тотчасъ же вызывало такое бурное ду-

шевное движеніе, что онъ не могъ удержаться чтобы не говорить себъ же во вредъ.

Такимъ образомъ, за весь періодъ описанный въ романъ. жизнь Дмитрія состояла въ безпрерывной смѣнѣ аффектовъ; спокойное душевное состояніе, составляющее обычное явленіе у здоровыхъ людей, для него было исключеніемъ: не онъ управлялъ своими чувствами, мыслями, поступками; напротивъ, онъ былъ просто сленымъ орудіемъ аффектовъ. Но можно ли назвать его душевно-больнымъ? Въдь онъ и воспринимаетъ и перерабатываетъ воспринятое правильно, не галлюцинируетъ, идей бреда не высказываетъ, память не потеряна. Но уже одна живость реакціи, легкое появленіе сильныхъ аффектовъ, ведетъ къ крайне капризному сочетанію идей; да и можеть ли въ такомъ состояніи человъкъ правильно воспринимать окружающее: Ему некогда сосредоточиться, подумать, обсудить; представленія вызываются только соотвётствующія данному аффекту, смёняются новыми, не успевають еще войти въ прочную связь между собой какъ уже вытёсняются новыми. Развё такъ протекаетъ духовная жизнь другихъ людей? Въ тюрьмѣ, въ бесѣдѣ съ Алешей, ясно проявляется его полная неспособность къ последовательному мышленію, невозможность для него прямо связать рядъ представленій въ одно цілое. Онъ переходить отъ одной темы къ другой, не успъваетъ развить ни одного своего положенія, безпрестанно перерываеть себя, часто повторяетъ фразы ни чемъ не связанныя съ предыдущею и последовательною речью (Бернары, Слава въ вышнихъ и т. п.), то ръшается исправиться и мужественно перенести угрожающее наказаніе, то стремится къ прежней жизни. Словомъ, матеріала (представленій) душевной жизни достаточно, но связь его крайне капризна, безпорядочна. Насколько быстроизм'вняется направление его мыслей, даже при сравнительно благопріятной для спокойнаго состоянія обстановкв, можно видъть, напримъръ, какъ живо измъняется все его я когда онъ, рисуя картину своей будущей жизни каторжника, вспоминаетъ что его могутъ разлучить съ Груней; тотчасъ же это представленіе о возможности разлуки возбуждаетъ живыя чувства злобы и печали, и въ сознаніи являются новыя комбинаціи представленій, мысли принимаютъ совсёмъ противоположное направленіе; возникаютъ другія желанія, другія стремленія. Объективное, независимое отъ чувствованій мышленіе для него почти невозможно, между тёмъ такое мышленіе составляетъ не последнюю функцію душевной деятельности здоровыхъ людей.

Мнѣ кажется что Достоевскій такъ ясно очертиль душевный складъ Дмитрія Карамазова, что сама собой становится ясна разница между аффектомъ и страстью; страстность даже до извѣстной степени исключаетъ способность къ живымъ аффектамъ; указываютъ для потвержденія этого закона на характеры націй (Итальянцы, Французы). Различіе между страстью и аффектомъ вполнѣ удовлетворительно выяснено еще Кантомъ, опредѣлившимъ страсть какъ непреодолимое или трудно преодолимое для разума стремленіе, а аффектъ какъ преобладаніе въ душѣ чувства удовольствія или страданія недопускающее размышленія.

Естественно что при такомъ патологическомъ характерѣ Дмитрій не былъ способенъ къ какой-либо полезной дѣятельности, не могъ быть терпимъ въ обществѣ; скандалы, драки, преступленія—вотъ сфера такихъ людей. И если онъ и могъ быть великодушенъ, то для этого нужно было много условій, рѣдко встрѣчающихся въ повседневной жизни. Рано или поздно такіе люди попадаютъ въ тюрьму, гдѣ они составляютъ несчастіе для администраціи и товарищей: только заведеніе для душевно-больныхъ было бы для нихъ полезнымъ убѣжищемъ.

Говорить о томъ что Дмитрій могъ сдерживаться, что его вызывали на преступленія исключительныя обстоятельства, значить рішительно не понимать его характера. Понятно что такую неправильность характера Дмитрія можно объяснять недостаточностью воспитанія въ дітстві и отсутствіемъ

благотворнаго вліянія разумной среды въ жизни. Но еслибъ это и было такъ, то это только доказало бы что хорошая, правильно обставленная школа можетъ исправить, сгладить врожденныя недостатки характера. Еслибы побольше людей въ родѣ старика-доктора встрѣчалось въ жизни Дмитрія, еслибы воспитаніе и жизнь установили правильнѣе его характеръ, вѣроятно что его аффекты были бы слабѣе, самообладаніе было бы болѣе развито. Кто же сомнѣвается въ томъ что разумное обращеніе—лучшее средство исправленія: вѣдь и душевно-больные легко поддаются хорошо организованной дисциплинѣ; главная задача правильно устроенныхъ заведеній для душевно-больныхъ, это перевоспитаніе паціентовъ.

Не ръшая вопроса: находился ли Дмитрій въ состояніи вмѣняемости во время совершенія преступленія, я положительно утверждаю что единственно возможный способъ сдълать изъ Дмитрія сноснаго члена общества, это л'ячить или, правильнъе говоря, перевоспитать его въ больницъ. По этому поводу позволю себф высказать мой личный взглядь на задачу врача-эксперта предъ судомъ. По моему мнѣнію, врачъ только долженъ рёшить вопросъ есть ли подсудимый паціентъ или нътъ, то есть нуженъ ли, полезенъ ли для него домъ душевно-больныхъ. Только такая постановка вопроса можетъ удовлетворять цели правосудія; теперь же нередко экспертъ долженъ самъ себъ противоръчить. Напримъръ, на заданный судомъ вопросъ, боленъ или нѣтъ Дмитрій, могъ ли по роду и степени бользни онъ управлять своими поступками, в фроятно большинство психіатровъ отв тило бы, что Дмитрія нельзя назвать душевно-больнымъ въ строгомъ смыслѣ этого слова, что онъ понималъ значеніе совершаемыхъ преступленій, но не думаю чтобы одинъ разумный психіатръ рішился утверждать что для Дмитрія будеть поле знве тюрьма чвмъ больница для душевно-больныхъ. Для обыкновенныхъ же преступниковъ больница была бы и болѣе тяжкимъ наказаніемъ, и не принесла бы никакой пользы.

Впрочемъ, я хорошо знаю что ни юристы, ни психіатры не согласятся со мной въ пониманіи задачь врача-эксперта: почему это такъ, объ этомъ нужно было бы говорить слишкомъ много.

Дмитрій представляеть собою чистей типъ человъка съ сильными аффектами, преимущественно гнѣвными; но и другія лица этой группы крайне легко приходять въ состояніе живаго аффекта. Самый сдержанный изъ нихъ (большой умъ и продолжительное образованіе помогли ему управлять собой) это Иванъ Карамазовъ, но и этотъ образованный человько настолько поддается чувству гньва что быеть больнаго, беззащитнаго Смердякова. Насколько сильны аффекты в у Алеши, можно судить по тому состоянію въ которое его привела смерть Зосимы; этотъ двадцатилътній юноша плакаль слезами радости, лежа на земль безо всякаго повода: смерть отца Зосимы такъ потрясла его что вызвала ничемъ не мотивированное настроеніе, мысли и чувства возникли въ новой комбинаціи, завладёли Алешей безо всякаго участія его воли: на него «нашло». У Алеши и Сокольскаго вообще замівчается легкая подвижность чувства, ділающая ихъ поразительно воспріимчивыми, впечатлительными, такъ что собственно индифферентнаго или нормальнаго настроенія, то-есть свободнаго отъ душевныхъ волненій, у нихъ не бываетъ. Сущность психической организаціи Сокольскаго дълается понятною, благодаря одной его фразъ; когда Версиловъ его спрашиваетъ почему онъ согласился участвовать въ подлогъ, то Сокольскій (а искренности его можно повърить) отвътиль: «то-есть, видите ли, я зналь, и не зналь. Я смвялся, мнв было весело. Я ни о чемъ тогда не думаль... Я зналь, но мив было весело, и я помогь подлецамькаторжникамъ... и помогъ я за деньги!» Вотъ объясненіе поступкамъ такихъ лицъ, и одного этого мъста достаточно чтобы поставить высоко Достоевскаго какъ знатока патологіи души.

У всьхъ людей, за исключениемъ немногихъ избранниковъ, настроеніе играеть нікотоурю роль въ теченіи ихъ мыслей и поступкахъ; кто не знаетъ что человъкъ послъ хорошаго объда становится добродушнье, льнивье чьмъ быль до объда и т. п. Настроеніе въ каждомь отдільномь случай создается милліономъ ощущеній какъ сознательныхъ, такъ и безсознательныхъ (въ томъ числѣ и обусловливаемыхъ органами дыханія, кровообращенія, питанія и т. д.). Опредёлить чёмъ обусловлено настроеніе въ данный моменть крайне трудно, почти невозможно; самые наблюдательные, вдумчивые люди иногда не могутъ дать себъ отчета, почему они въ томъ или другомъ настроеніи: въ той суммѣ которая называется настроеніемь безсознательная жизнь конечно составляеть большую часть, чемь сознательная. Однако не даромы же мы называемся сознательными, разумными существами: настроение играеть только некоторую (и чемъ выше психическая организація субъекта, тъмъ меньшую) роль въ нашей жизни. По крайней мъръ наши серіозные поступки мы стараемся дълать незасимыми отъ настроенія. Люди испорченные воспитаніемъ или жизнію (наприм'єрь, властію) привыкають поддаваться своему настроенію, даже щеголяють тімь что дошли до того низшаго состоянія, когда разумное существо руководится несознательными цёлями, а совсёмъ ему непонятными, чисто животными мотивами; раскричаться когда подчиненный попался подъ злую руку, облагодътельствовать (конечно на грошъ) если подъ добрую, то всегда составляетъ характерную черту такихъ глубоко испорченныхъ людей.

Но у Сокольскаго, Алеши и Раскольникова настроеніе играеть большую роль; настроеніе (даже не аффекть) всецвло руководить дъйствіями этихъ людей. Сокольскій участвуеть въ подлогѣ потому что ему было весело; ему некогда было думать о томъ что онъ дълаеть, онъ проживаеть чужое состояніе потому что ему было скучно и т. п. Алеша бросаеть гимназію потому что имъ овладѣваеть какое-то неясное чувство тоски, онъ ѣдетъ посѣтить могилу матери, но погля-

дъвь на нее одинъ разъ, остается въ томъ же настроеніи. Этотъ примъръ хорошо объясняеть намъ какъ такіе люди совершають удивляющіе насъ поступки. Побывать на могилъ матери дъло столь естественное, но Алеша оставляеть гимназію, чего вовсе не нужно, для того чтобы съъздить на могилу, на время весь поглащается мыслію объ исполненіи этого сыновняго долга, исполняеть его кое-какъ, и настроеніе вызвавшее этотъ поступокъ остается; и вотъ вмъсто разумнаго поступка является что-то странное, потому что дъйствительнымъ мотивомъ дъйствій Алеши была не осмысленная сознательная цъль, а неясное, непонятное ему настроеніе. Онъ не могъ съ этимъ настроеніемъ продолжать учиться и жить по старому, и вотъ является предлогъ, и Алеша самъ себя обманываетъ чтобъ объяснить себъ почему онъ бросаетъ гимназію и ъдетъ на родину.

Только преобладаніемъ настроенія надо всею духовною жизнію и можно объяснить поступленіе его въ манастырь. Что въ наше время юноши изъ образованной среды не идутъ въ монастырь, это фактъ самъ по себѣ объясняющій почему не можетъ быть разумной цѣли въ такомъ поступкѣ. Авторъ также не объясняетъ разумныхъ мотивовъ обусловившихъ этотъ поступокъ Алеши, и самъ отрицаетъ въ немъ и тотъ темпераментъ и то воспитаніе, которое создаетъ истинныхъ монаховъ; если и допустить что въ возрастѣ Алеши можно быть истиннымъ монахомъ; между тѣмъ въ романѣ вполнѣ объяснено почему отецъ Зосима сдѣлался монахомъ.

Поступленіе Алеши въ монастырь можно объяснить только преобладаніемъ, господствующимъ значеніемъ въ его духовной жизни настроенія, чувствомъ тоски, неудовлетворенности вмѣстѣ съ тѣмъ извѣстнымъ въ исихіатріи фактомъ, «періодомъ половаго развитія, когда возбужденное еще неясными половыми ощущеніями чувство очень легко объективируется въ религіозной мечтательности»; все это на физіологичес-

кой почвѣ суть доказательства въ пользу внутренняго сродства существующаго между преувеличеннымъ религіознымъ рвеніемъ и половымъ влеченіемъ.» (Крафто-Эбинго, т. І, стр. 79). Внѣ всякаго сомнѣнія что усиленное половое чувство иногда проявляется необыкновеннымъ религіознымъ рвеніемъ, преобладающей склонностію къ религіознымъ упражненіямъ, а Достоевскій указалъ на общее семъѣ Карамазовыхъ сладострастіе; даже Алеша признавался что онъ боится этого чувства; вслѣдствіе же разныхъ причинъ Алеша избѣгалъ естественнаго удовлетворенія этого чувства. Такимъ образомъ столь крупный шагъ въ жизни какъ поступленіе въ монастырь, у Алеши былъ просто удовлетвореніемъ сильнаго вліянія малосознательныхъ настроеній, и глубоко правъ психіатръ Морель называя лицъ съ явленіями психическаго вырожденія инстиктивными людьми.

Подтверждается такое объяснение и тыть обстоятельствомъ что Алеша безо всякаго повода оставиль манастырь, такъ какъ очевидно что смерть отца Зосимы не имыла никакого значения: чтобы пользоваться совытами и обществомъ отца Зосимы не нужно было поступать въ монастырь, какъ это говориль и самъ мудрый старецъ. Просто прошло настроение и Алеша, подъ вліяніемъ новыхъ настроеній, увлекается новою дыятельностью, но хотя трудно судить что собственно побудило его избрать именно эту дыятельность; можно почти навырное предсказать, что онъ скоро ее бросить, такъ какъ тысячельтній опыть доказаль всымъ кромы Алеши (такіе люди мало доступны логическимъ доводамъ) что прежде чымъ учить другихъ нужно учиться самому.

Въ качествъ инстинктивнаго человъка для него не существуетъ ни науки, ни общественной жизни; по крайней мъръ, несмотря на свое образование и на время въ которое живетъ, онъ ръшительно не обнаруживаетъ интереса къ чемулибо не вытеклющему изъ его настроения и влечения (религиозные вопросы.)

Достоевскій старался выставить его крайне симпатичнымъ, чуть ли не героемъ. На этотъ разъ позволю себѣ рѣшительно не согласиться съ авторомъ: Алеша, какъ мнѣ кажется, можетъ возбуждать только участіе какъ всякое слабое болѣзненное существо. Если онъ пока не сдѣлалъ ничего дурнаго, то это не больше какъ случайность; такіе люди черезчуръ мягкій воскъ въ рукахъ окружающихъ, сознательное ихъ я крайне бѣдно и слабо. Чего въ самомъ дѣлѣ можно ожидать отъ человѣка оставшагося даже въ восемнадцать лѣтъ совершенно чуждымъ всякимъ сознательнымъ порывамъ къ научной или общественной дѣятельности!

У Раскольникова и Ивана Карамазова, кром'в вс'вхъ этихъ аномалій психической организаціи, р'взко проявляется одна общая черта д'влающая ихъ въ этомъ отношеніи весьма сходными. Но прежде два слова о Раскольников'в вообще. О характер'в Раскольникова было уже много сказано критикой; всякій образованный Русскій и даже иностранцы знакомы съ романомъ Преступленіе и Наказаніе, и конечно всякій составиль себ'в бол'ве или мен'ве опред'вленное понятіе объ этой, во всякомъ случа'в, загадочной личности. Поэтому весьма трудно еще разъ разбирать этотъ характеръ и защищать взглядъ р'взко расходящійся съ уже составленнымъ.

Впрочемъ, чѣмъ явленіе выбранное художникомъ сложнѣе, тѣмъ болѣе оно возбуждаетъ сужденій, до извѣстной степени справедливыхъ, несмотря на ихъ противоположность. Когда я въ первый разъ читалъ этотъ романъ еще будучи студентомъ, онъ на меня произвелъ подавляющее впечатлѣніе, но я совершенно не понялъ Раскольникова, и несмотря на всѣ мон попытки объяснить себѣ этотъ характеръ, я долженъ былъ признаться себѣ, что онъ остается для меня неразрѣшимою загадкой. Познакомившись со психіатріей, я еще разъ перечелъ Преступленіе и Наказаніе съ новымъ интересомъ. Я, какъ врачъ собирающій свѣдѣнія объ интересномъ въ ме-

дицинскомъ отношеніи больномъ, искаль въ романѣ указаній о здоровьѣ родителей Раскольникова, такъ какъ только у лицъ съ наслѣдственнымъ расположеніемъ къ душевнымъ больнамъ могутъ быть такія явленія, и когда я прочелъ (обстоятельство, не обратившее прежде моего вниманія и не оцѣненное мною) что мать Раскольникова умерла душевнобольною, я понялъ Раскольникова и еще разъ убѣдился въ геніальности Достоевскаго.

Даже скептикъ долженъ согласиться, что человъкъ подъвліяніемъ раскаянія забольвающій душевною бользнію възначительной степени склоненъ къ забольванію душевными бользнями. Та легкость и быстрота съ которою Раскольниковъ забольваетъ душевною бользнію и оправляется отъ нея, вмъсть съ тьмъ что извъстно о здоровь его матери, достаточно убъдительно доказываетъ что онъ субъектъ съ сильно выраженнымъ наслъдственнымъ предрасположеніемъ къ забольванію душевными бользнями, такъ сказать, постоянно стоящій на краю пропасти. Двухъ этихъ обстоятельствъ достаточно чтобы считать Раскольникова человъкомъ крайне бользненнымъ, ожидать всегда отъ него поступковъ несвойственныхъ здоровымъ людямъ.

Поэты моралисты сильно ошибаются думая что муки совъсти доводять преступниковь до сумашествія. Макбеть и леди Макбеть исключительныя явленія; если преступники и нѣсколько чаще страдають душевными болѣзнями, то для этого много другихъ причинъ, кромѣ вліянія раскаянія; впрочемъ, объ этомъ я уже говорилъ.

Преступниковъ галлюцинирующихъ своими жертвами едва ли видълъ каждый тюремный врачъ; такъ они рѣдки. За нѣсколько лѣтъ моей дѣятельности въ тюремныхъ больницахъ и положительно не видълъ ни одного случая помѣшательства причиной котораго были бы муки совъсти, не наблюдалъ ни разу помѣшательства содержаніе котораго имѣло бы непосредственное отношеніе къ преступленію, Впрочемъ, по этому поводу и не существуетъ разногласій. Достоевскій показаль

въ разбираемомъ романѣ насколько справедливы мнѣнія поэтовъ и публики о томъ, что преступленіе въ самомъ себѣ содержитъ такое тяжкое наказаніе что преступникъ подъвліяніемъ раскаянія заболѣваетъ душевною болѣзнею. Да, заболѣваютъ душевною болѣзнею вслѣдствіе мученій совѣсти, но не обыкновенные преступники, а Раскольниковы. Этимъ романомъ Достоевскій показалъ что сравнительно съ другими художниками, онъ стоитъ неизмѣримо высоко, какъ психопатологъ./

Я уже упомянуль что у Раскольникова и Ивана Карамазова есть одна общая черта; это люди съ умомъ выше средняго и значительно обработаннымъ, хотя для нихъ обоихъ оказалось недостижимымъ полное образованіе; извъстной границы они переступить не могли. Оба они люди съ потребностью къ серіозной умственной діятельности, одаренные самостоятельною творческою мыслію. Продукты ихъ ума для обыкновенных людей представляются странными, парадоксальными, рядомъ остроумныхъ, пожалуй блестящихъ выводовъ изъ узко или ложно понятаго основанія. Какъ теорія Раскольникова о правъ генія распоряжаться человъческою жизнію, такъ и взглядъ Ивана что церковь должна поглотить государство; намъ, людямъ извъстной культуры, просто недоступны; еслибы мы даже не были въ силахъ доказать ложность этихъ теорій, то все-таки отнюдь не могли бы съ ними согласиться. Конечно, это еще не доказательство того, что творцы ихъ люди больные: всегда появляются люди говорящіе новое слово. Огромному большинству пропов'ядь ихъ кажется нельпостью, бредомъ, но все-таки ихъ никто не рътается назвать сумашедшими; напримъръ, учение мармоновъ, сенъ-симонизмъ большинству представляется или вздоромъ, или шарлатанствомъ. Но оригинальные, парадоксальные умы конечно имъютъ полное право на свободу въ качествъ людей здоровыхъ. Они можетъ-быть преступники мысли, но не сумащедшіе. Замінательное явленіе: ни Раскольниковъ, ни Иванъ не находятъ адептовъ своему ученію;

это уже ръзко ихъ отличаетъ ото всъхъ другихъ новаторовъ, такъ какъ, сколько извъстно изъ исторіи и психологін, умъ высшаго порядка (способный къ творческой дъятельности) всегда подчиняеть себв умы болве слабые. Является самъ собой роковой вопросъ: почему Раскольниковъ и Иванъ, люди съ блестящимъ умомъ, не могли никого убъдить въ справедливости своихъ воззрѣній. Объясненіе этому въ сущности просто: сами авторы не върили въ справедливость своихъ взглядовъ. Ивана нельзя даже назвать атеистомъ: атеизмъ, въ качествъ школы, философскаго воззрънія есть какъ бы некоторое подобіе вёры; я хочу сказать что Иванъ быль просто циникъ въ самомъ дурномъ смыслъ этого слова, то-есть человъкъ дошедшій сначала до отрицанія Бога, а затъмъ и всъхъ нравственныхъ законовъ; все позволено, все хорошо, нътъ ничего нравственнаго и безнравственнаго и т. п. Но онъ только думалъ такъ, чувствовалъ же иначе: убійство отца его возмутило; такимъ образомъ очевиденъ прати рядь противоржній. Раскольниковъ только на минуту повъриль въ справедливость своихъ взглядовъ, да и то не вполнь, и сейчась же отъ нихъ отказался. Вотъ самый рызкій характерный признакъ такихъ бользненныхъ умовъ; такіе люди никогда не върять въ то, что сами проповъдують. Ихъ теоріи не стоять въ соотв'єтствіи со всею ихъ натурой, съ цълымъ ихъ я; это просто рядъ выводовъ не имфющихъ никакой цены, никакого живаго значенія для самихъ авторовъ. По временамъ, они съ жаромъ защищаютъ свои теоріи, въ душ'в сами сомн'вваясь; и какъ бы умны они ни были, окружающіе инстинктивно чувствують что имівоть діло сь болтунами (даже простые монахи заподозриди Ивана въ атеизмь). Эти люди не могуть имьть глубокихь убъжденій; умь ихъ работаетъ черезчуръ порывисто, не можетъ на продолжительное время завладьть остальными функціями, не стоить въ гармоніи со всею духовною діятельностью./ Демократы живущіе на хлібахь у вельможь, проповідники нравственности удивляющіе окружающихъ своею безправственностью, набожные люди постоянно нарушающіе всв законы религіи и ділающіе это искренно, не изъ обдуманно-корыстныхъ цілей, все это именно такіе болізненные умы; біографіи многихъ авантюристовъ какъ нельзя боліве убіждаютъ въ справедливости этого положенія. Lombroso, долго изучавшій біографіи великихъ людей страдавшихъ душевными болізнями, говорить что отличительный признакъ такихъ людей тоть, что слово всегда у нихъ расходилось съ діломъ. Чімъ, наприміръ, можно объяснить что Ж. Ж. Руссо забросиль своихъ дітей?

Необходимо приходится заключить что мышленіе, творческая способность Раскольникова и Ивана різко отличались отъ этихъ функцій у людей нормальныхъ; кроміть того, они сами во глубині души не вірши въ справедливость своихъ теорій, которыя оставались чуждыми ихъ я.

Я полагаю что объяснять парадоксальность теоріи Раскольникова излишне. Взгляды Ивана представляють анахроназмъ. Какъ они дошли до своихъ взглядовъ, что побудило мягкаго, добраго, честнаго Раскольникова дойти до такой кровожадной теоріи, естественника Ивана во время всеобщаго увлеченія вглядами натуралистовъ сдёлаться новымъ quasi-апостоломъ, въ 25 лътъ увлечься сочинениемъ религіозныхъ легендъ? Читая хорошо составленную біографію какого-нибудь избранника сказавшаго свое слово, мы всегда до изв'єстной степени можемъ просл'єдить, какъ зараждались извъстныя идеи, какъ обстоятельства жизни, ученыя занятія, общественныя сношенія наталкивали умъ на изв'єстный вопросъ, какъ неясная въ началъ мысль прояснялась, вырабатывалась изв'єстная теорія, д'язтельность принимала тоть или другой обороть. Романы Достоевскаго, во всякомъ случав, хорошія біографіи ихъ героевъ; никто не отрицаль у Достоевскаго способности анализовать душу. Между твиъ мы ръшительно не видимъ какъ и почему додумались Раскольниковъ и Иванъ до своихъ взглядовъ; ихъ образованіе, научныя занятія стоять въ разрізь съ ихъ теоріями. Неужели

у Лостоевскаго были пробълы, неполнота въ столь крупномъ вопросъ? Я думаю, мало кто ръшится обвинять Достоевскаго въ томъ что въ исторіи Раскольникова и Ивана Карамазова нёть объясненія какъ зарождались и вырабатывались ихъ теоріи. Правильнье будеть заключить что если такой глубокій психологь не могь выяснить намь какь и почему извъстныя идеи развивались въ головахъ его героевъ, то значить въ данномъ случав этого невозможно сделать. Да и напрасно было бы искать какимъ психологическимъ путемъ явились столь чуждые самимъ авторамъ взгляды; мы вѣдь только знаемъ процессъ творчества у здоровыхъ людей; что же можно сказать про этихъ людей если даже такой знатокъ души человъческой какъ Достоевскій не могъ анализовать какъ они мыслятъ? Такіе люди всегда были и въроятно еще долгое время будуть загадками; психическая жизнь ихъ черезчуръ разнится отъ жизни здоровыхъ людей, и имъ суждено удивлять окружающихъ неожиданностью своихъ мыслей и поступковъ. Можно навърное сказать что относительно ихъ невозможны какія-либо предсказанія, кромф одного: что они кончатъ или сумашествіемъ, или преступленіемъ, или еще върнъе тъмъ и другимъ вмъстъ. Но если мы не можемъ объяснить себъ какъ они додумываются до изумляющихъ насъ своею странностью выводовъ, то по крайней мъръ мы можемъ проследить, что направляетъ и обусловливаетъ ихъ умственную дъятельность. Раскольниковъ быстро разочаровывается въ своихъ надеждахъ на счастіе, огорченъ смертью своей невъсты, впадаетъ въ хандру, лишается заработковъ, голодаетъ, и вотъ озлобление на міръ, неудовлетворенность жизнію, голодъ, хандра наталкивають его на мрачную разрушительную теорію. Мы видимъ въ этомъ случав крайне резко выраженную зависимость мышленія отъ настроенія; мысль лишается главнаго своего достоинстваобъективности. Не въ правѣ ли мы были ожидать отъ Раскольникова, еслибы жизнь ему улыбнулась, теоріи самаго идиллическаго характера? Даже люди талантливые, съ чертами психическаго вырожденія, лишены свободы мысли; умъ у нихъ является самымъ покорнымъ слугой болье низшихъ психическихъ функцій, въ чемъ нельзя не видьть признака несовершенства организаціи такихъ людей. Увлеченіе религіозными вопросами у Ивана имьетъ ту же почву какъ и у его брата Алеши. Я понимаю что приведенное мною объясненіе можетъ многимъ показаться произвольнымъ; но настаивая на томъ что психическая жизнь Раскольникова и Ивана Карамазова намъ неясна, я уже этимъ сказалъ что намъ приходится ограничиваться болье въроятными догадками.

Еще разъ считаю нужнымъ оговориться что считать душевно-больными Раскольникова и Ивана Карамазова только потому что они создали парадоксальныя теоріи нельзя; нужно брать всю совокупность явленій, и только тогда можно по достоинству оцібнить значеніе парадоксальности ихъ ума.

Наконецъ, въ сферѣ воли у субъектовъ съ психическимъ вырожденіемъ поражаетъ необычайная возбудимость ея представленіями при малой устойчивости возбудимости. Напримъръ, Раскольниковъ додумался до оригинальной теоріи и тотчась же спвшить поступать сообразно съ ней; также и Алеша, вздумалъ идти въ монастырь. Собственно какимъ путемъ образовались эти идеи, по моему разуменію, я сказаль. Этотъ же путь ведеть и къ быстрому переходу представленій въ діятельность. Всему я Раскольникова крайне гадко было убійство, но онъ рабски подчиняется своей идет; у большинства людей это бываеть далеко не такъ: вся исторія человічества учить, какъ медленно новыя моральныя и соціальныя идеи переходять въ жизнь. Такова натура человъка. Великіе люди умъли направлять свою дъятельность къ воодушевлявшей ихъ идев, но они подолгу колебались, сомнъвались, страдали пока идея созръвала и наконецъ поглощала ихъ я. У Раскольниковыхъ, хотя бы они и чувствовали, даже понимали нел'впость ихъ иден, все-таки она быстро переходить въ дъло. разбол Полемоненти

0

Вообще въ физіологіи нервной системы изв'єстенъ законъ что чёмъ проще организація, тёмъ легче раздраженіе переходить въ движеніе. Головной мозгъ челов'єка, какъ самый совершенный органъ, обладаетъ въ высокой степени способностію уменьшать или даже совершенно уничтожать соотв'єтствующее раздраженію движеніе. Иллюстрировать это можетъ изв'єстный опытъ: у обезглавленной лягушки рефлексы спиннаго мозга наступаютъ быстр'є и энергичн'є. Въ той сложной д'єятельности головнаго мозга которая называется психическою эта задерживающая способность играетъ большую роль; чёмъ выше психическая организація челов'єка, т'ємъ больше эта способность развита. Ребенокъ не въ силахъ сдерживать проявленія своихъ чувствъ; дикарь обладаетъ этою способностью меньше ч'ємъ цивилизованный.

Психическое вырождение, между прочимъ, почти всегла выражется слабостью задерживающей діятельности мозга. Этотъ недостатокъ, указывающій на недоразвитіе sui generis мозга, проявляется и въ той быстротв съ которою аффекты и настроенія переходять въ ділельность и въ подавляющемъ вліяній представленій на волю. Но следуя общимъ законамъ, легкая возбудимость сопровождается малою устойчивостью возбужденія. Если у здороваго человъка представленія перешли въ діятельность, то мы знаемъ что при этомъ происходила сложная борьба противоноложныхъ представленій и чувствъ, задерживающіе моменты были подавлены, поэтому само собой мы въ правѣ предполагать что импульсъ для діятельности быль достаточно силень дабы преодоліть всь препятствія, мы въ правь думать что воля имфеть достаточное напряжение. Но у людей съ психическимъ вырожденіемъ представленія легко переходять въ движенія; у нихъ нътъ устойчивой воли; новыя представленія съ такою же легкостью вызывають новыя дёйствія. Только повидимому противоръчить этому то обстоятельство что Раскольниковъ имъль достаточно силы воли чтобъ отдать себя въ руки правосудія. Раскольниковъ скоро рѣшился на преступленіе, еще скорѣе рѣшился и на самоубійство, но не могъ покончить съ собой; отдать же себя въ руки правосудія онъ долженъ былъ потому что судебный слѣдователь все равно арестоваль бы его. Сколько противорѣчащихъ другъ другу намѣреній и поступковъ проявиль Раскольниковъ въ это время, трудно и перечислить; самыя ничтожныя обстоятельства измѣняли его дѣятельность, и хотя онъ былъ умнѣе всѣхъ его окружавшихъ, онъ благодаря этой неустойчивости воли выдаль себя какъ самый глупый преступникъ. Только слабость воли можетъ объяснить намъ ту непослѣдовательность съ которою держалъ себя Раскольниковъ послѣ преступленія. Можно ли проявлять большую слабость воли, большую неустойчивость чѣмъ молодой Сокольскій (Подростокъ)?

Ограничусь самымъ бъглымъ указаніемъ на ненормальность половой жизни лицъ съ явленіями наслёдственнаго психического вырожденія. Любовь обыкновенныхъ, здоровыхъ людей имъ недоступна. Они (Дмитрій Карамазовъ, молодой Сокольскій) распущены, развратны; любовь (Дмитрій Карамазовъ) у нихъ иногда принимаетъ характеръ бъщеной страсти, но она не имбетъ той подкладки какъ у здоровыхъ людей, и тутъ какъ нельзя болъе проявляется странность ихъ психической организаціи: нельзя опредёдить, выяснить себё почему данный субъектъ влюбляется въ эту именно женщину, такъ чувства ихъ капризны, прихотливы. Едва ли нужно говорить что правственное безобразіе женщины можеть даже ихъ привлекать; даже физическое безобразіе имветь для нихъ что-то притягательное. Молодой Сокольскій имъль ребенка отъ идіотки, Раскольниковъ хотълъ жениться на какой - то психически и физически обиженной природой девущке. Даже въ любви обнаруживается что такія лица, съ явленіями исихическаго вырожденія ръзко отличаются отъ нормальных влюдей. Какъ распущенность накоторыхъ изъ нихъ не имбетъ границь, такъ у другихъ (Иванъ и Алексъй Кармазовы) пуризмъ является чъмъ-то страннымъ для ихъ возраста. Болье подробнаго анализа значенія аномалій половой жизни этихь бользненныхь лиць, по понятнымь всякому соображеніямь, дылать не буду.

Наконецъ, нужно обратить вниманіе на то что у Раскольникова, Ивана Карамазова, Сокольскаго, сразу и быстро развилось помѣшательство; психическая болѣзнь у нихъ принимаетъ не типическую форму, протекаетъ неправильно, тоесть все происходитъ такъ какъ это бываетъ у лицъ съ наслъдственнымъ предрасположеніемъ къ душевнымъ болѣзнямъ.

При разборъ психопатического характера я старался анализовать каждый отдёльный симптомъ на томъ изъ этихъ ияти лицъ у котораго онъ былъ ръзче всего выраженъ; едва ли нужно прибавлять что всё разобранные сиптомы выражены въ большей или меньшей степени у каждаго изъ нихъ. Я указаль только на главные, болье выпуклые симптомы. Если бользненныхъ симптомовъ много, если они ръзко выражены, то мы имъемъ уже вполнъ больнаго. При неблагопріятныхъ условіяхъ унаследованные зачатки болезни могуть разрастаться; сумма бользненныхъ явленій все увеличивается, и несчастный мало-по-малу обращается въ душевно-больнаго. Исключительно благопріятныя условія могуть ослабить бользненныя явленія, и тогда здоровые элементы будуть настолько преобладать что только при внимательномъ изученів субъекта можно замътить въ немъ что нибудь патологическое. Естественно что такимъ образомъ существуетъ безконечная градація отъ человъка нъсколько эксцентричнаго до душевно-больнаго.

## XII.

Я уже указываль насколько вёрно цёниль Достоевскій значеніе пьянства какъ причины развитія душевныхь болёзней въ нисходящемъ поколёніи. Съ такою же глубиной Достоевскій описаль цёлую галлерею пьяниць и выясниль ихъ значеніе въ современной жизни. Мармеладовъ, Иволгинъ,

Лебедевъ, Келлеръ (*Идіотъ*), Честный Воръ, Лебядкинъ, Ефимовъ, все это къ несчастію слишкомъ часто встрѣчаемые въ жизни субъекты; каждый ихъ знаетъ; увы! не нужно быть исихіатромъ чтобы быть компетентнымъ въ сужденіяхъ о пъяницахъ, чтобы вполнѣ согласиться съ Достоевскимъ что пъяницы часто играютъ роль злыхъ геніевъ въ современной жизни. Много художниковъ вполнѣ точно изображали пьянипъ; укажу, напримѣръ, на Макарта,такъ прекрасно передавшаго на полотнѣ нравственно отупѣлыя лица пьяницъ. Въ виду общензвѣстности характера пьяницъ, я считаю необходимымъ обратить вниманіе только на тѣ мало извѣстные сиптомы алкоголиковъ которые особенно рельефно выставлены Достоевскимъ.

Прежде всего невольно является вопросъ: почему и Мармеладовъ, и Честный Воръ возбуждають глубокое сочувствіе къ себъ вмъсто того презрънія котораго заслуживають пьяницы. Причина этого, какъ мнв кажется, заключается въ томъ что они больные люди. Въ тотъ періодъ ихъ жизни когда застаеть ихъ разсказъ, они уже не могутъ остановить себя на своемъ пути. И Мармеладовъ, и Честный Воръ всецвло подчинены своему органическому чувствованію; у нихъ слишкомъ живой оттънокъ чувствованія при воспріятіи и слишкомъ легкій переходъ этого послёдняго въ действіе, помимо высшихъ представленій. Первая рюмка, даже мысль о водк'в возбуждаеть неутолимую жажду водки; такое явленіе въ самой высокой, по своей организаціи, сфер'в центральной нервной системы представляется какъ бы понижениемъ отправленія механизма предназначеннаго на самыя высокія функціи, что конечно свидътельствуетъ о глубоко дегенеративномъ сосстояніи мозга.

Мы знаемъ, что даже у высшихъ животныхъ задерживающіе мотивы (страхъ наказанія, стыдъ) часто берутъ верхъ надъ стремленіемъ къ удовлетворенію органическихъ потребностей. Что же можно сказать о человѣкѣ у котораго психическій аппаратъ, въ извѣстномъ отношеніи, ниже чѣмъ у животнаго? Сравнивать такихъ лицъ съ преступниками и вообще порочными людьми нельзя; послѣдніе или надѣются, по крайней мѣрѣ въ самый моментъ преступленія, избавиться отъ наказанія, или не боятся его, мало о немъ думаютъ, или, наконецъ, находятся подъ вліяніемъ поглощающихъ все ихъ существо на это время страстей, аффектовъ. Нѣкоторые же преступники, вѣроятно, по неправильности работы своего психическаго механизма, близко подходятъ къ Мармеладову. Какъ Мармеладовъ, такъ и Честный Воръ вполнѣ усвоили себѣ неизбѣжность крайне прискорбныхъ послѣдствій ихъ пьянства, искренно и сильно желали бы избѣгнуть его, и не находились въ состояніи аффекта. Хорошо дресированная собака только умирая съ голоду рѣшится съѣсть кусокъ положенный хозяиномъ не для нея.

Естественно что такое глубокое паденіе человька вызываеть только состраданіе; эти несчастные слишкомъ достаточно наказаны самою природой, чтобъ ихъ можно было еще преследовать. Достаточно рельефно выставлено Достоевскимъ что первые симптомы алкоголизма обыкновенно проявляются въ нравственной сфере; преданный пьянству человькъ обнаруживаетъ боле шаткія воззренія на честь, обычаи и приличія, равнодушно относится къ нравственнымъ столкновеніямъ, къ разорнейо своей семьи, къ презренію всехъ согражданъ; онъ становится жестокимъ, циникомъ и эгоистомъ: Лебедевъ (Идіотъ), Лебядкинъ; (Епси), Ефимовъ (Неточка Незванова).

Нѣсколько другіе и почти неизвѣстные публикѣ симптомы наблюдаются у генерала Иволгина (Идіотъ). Разсказъ его застаетъ въ состояніи слабоумія, причемъ наиболѣе сильно ослаблено нравственное чувство, какъ это и бываетъ у такихъ больныхъ. Онъ лишается какъ служебнаго такъ и общественнаго положенія, изъ приличнаго члена общества превращается въ нищаго, приживалку, такъ какъ ослабленіе умственныхъ способностей не позволяло ему держаться на прежней высотѣ. Изъ главы семейства онъ обращается въ заброшенное, приниженное существо; ему отводятъ худшую комнату, кормятъ объѣдками и т. д. Родные, конечно, свое-

временно увидъли что онъ не можетъ играть прежней роли, заставить уважать себя. Да и самъ онъ уже не тяготится своимъ положеніемъ: его ничто не оскорбляетъ, онъ не понимаетъ своего унизительнаго положенія и ужь конечно не можеть отъ него избавиться. Онъ только хотель бы свободно распоряжаться деньгами, чтобы безпрепятственно пьянствовать, но воля его уже настолько ослаблена, что имъ руководить его сынь, еще мальчикь, который безь особаго труда и справляется со своею обязанностію. Нравственное чувство его настолько ослаблено, что его объщанія, клятвы не имъютъ никакой цены; онъ не гнушается обмануть бедняка (Мышкина) чтобы напиться на его счеть. Едва ли нужно прибавлять что онъ не понимаетъ вполнъ дълъ своей семьи, и вообще только незначительная часть кругомъ его происходящаго достигаетъ до его сознанія. Понятно что воспринимаются сознаніемъ только наиболфе бросающіяся въ глаза явленія, безъ внутренней ихъ связи; болье же тонкія отношенія, смыслъ явленій уже для него недоступны. Напримѣръ, онь знаеть, что его сынь женится, но не можеть понять, что невъста его сына содержанка и ръшительно не усвоиваетъ себъ отношеній между сыномъ и невъстой, несмотря на то что неестественность ихъ на его глазахъ проявилась весьма рельефно. Далъе, ко всему кромъ удовлетворенія личныхъ своихъ потребностей онъ относится вполнъ индифферентно. Послъ скандала въ его домъ, онъ вполнъ довольный собой идеть въ трактиръ.

Но такое ослабленіе всёхъ психическихъ силь сочеталось еще съ однимъ патологическимъ симптомомъ: возбужденіемъ фантазіи, причемъ вслёдствіе слабоумія сочиненное фантазіей принимается за дёйствительность. По мнёнію окружающихъ, Иволгинъ постоянно хвастаетъ; о комъ бы ни затовори, Иволгинъ утверждаетъ что онъ его знаетъ, былъ даже въ дружбё. Разсказы его по большей части вовсе невёроятны, но ложь совершенно безцёльна.

Какъ образуется такое безграничное хвастовство? Прежде всего память ослаблена: естественно что больной не мо-

жетъ отличить дъйствительно бывшаго съ нимъ отъ желательнаго. Ослабление вообще умственнаго механизма не позволяеть ему отличить возможное отъ невозможнаго (напримвръ, что онъ не могъ быть пажемъ при Наполеонв въ 1812 году и т. п.). Нравственное чувство ослаблено, и поэтому ничто не сдерживаеть больнаго, не заставляеть его напрягать всёхъ силь чтобъ отличить ложь отъ правды, когда онъ еще можеть это сдёлать; напримёрь, онъ говориль князю Мышкину что въ данномъ домѣ живутъ его знакомые; звонить, и только, когда прислуга сказала что господъ нъть дома, онъ припоминаетъ что эти знакомые не живутъ здёсь; является потомъ вопросъ: да и есть ли такіе знакомые. Этимъ эпизодомъ Достоевскій хорошо иллюстрироваль, какъ лгуть, какъ обманывають себя такіе больные. Импульсомъ ко лжи, цёль которой выставить себя великимъ человекомъ (величіе это каждый понимаеть по своему: больной извощикъ скажетъ что у него сто лошадей, а больной піанисть-что онъ играеть лучше Листа), въ такихъ случаяхъ бываеть то органическое мозговое раздражение которое при дальнейшемъ развитіи болезни создаеть целый экспансивный бредъ величія и делаеть этихъ больныхъ счастливыми, веселыми, самодовольными. Иволгинъ, несмотря на всю непривлекательность своего положенія, быль въ самодовольномъ, благодушномъ настроеніи; бредъ величія является какъ бы попыткой объясненія этого повышеннаго самочувствія. У Иволгина бредъ величія ограничивается только тьмь, что онъ приписываеть себь близкое знакомство съ высокопоставленными лицами, блестящее прошлое, аристократическое происхождение.

Можеть показаться невъроятнымь что Иволгинь при такомъ слабоуміи могь такъ живо и много выдумать и разсказать цълую исторію о томъ, какъ онъ быль пажемъ при Наполеонъ въ 1812 году. Въдь для того чтобы выдумать, украсить подробностями, передать цълую басню, нужно достаточно умственной силы. Но Достоевскому, какъ доказываеть эта глава, быль извъстень еще неразъясненный достаточно наукой фактъ что у этихъ больныхъ, даже въ самыхъ глубокихъ періодахъ бользни, фантазія хорошо работаеть, и чудное діло, на поверхность сознанія всилывають предстаставленія необходимыя для созданія картинъ фантазіи. Я помню одного больнаго, который съ необычайнымъ для него красноръчіемъ, весьма увлекательно въ продолженіе трехъ часовъ разсказываль исторію своей любви. Слушатели, все люди образованные, были поражены живостью и блескомъ его разсказа и ни мало не усомнились въ правдивости того что онъ говориль; каково же было ихъ изумление когда оказалось что все имъ разсказанное продуктъ его больной фантазіи, что онъ тяжко больной, въ чемъ всв легко убедились. Невольно упоминается еще одинъ больной, который за нъсколько часовъ до смерти, не узнавашій даже близкихъ ему лицъ, забывшій свое имя, перечисляль безконечный рядъ винь и закусокъ; даже здоровому едва ли будеть подъ силу сразу припомнить столько названій.

О томъ какъ върно очертилъ Достоевскій отношеніе семьи и знакомыхъ къ больному говорить едва ли нужно: это понятно всякому. Они стыдились больнаго, нисколько не сожальти его, а презирали, ненавидьли и паясничали надънимъ; родные считали себя опозоренными, желали скрыть свой мнимый позоръ, и не подозръвали, что Иволгинъ боленъ и что его нужно льчить. Немало семей, благодаря незнанію, что такое душевныя бользни, испытываютъ такимъ образомъ двойное несчастіе.

Такъ же въренъ природъ и выбранный авторомъ родъ смерти Иволгина; такіе больные неръдко умираютъ отъ удара послъ предварительнаго сильнаго возбужденія.

## XIII.

Каждый знаетъ какъ трудно у насъ въ Россіи изучать родной бытъ. Отсутствіе руководствъ, путеводныхъ нитей, проложенныхъ дорогъ ставитъ каждаго начинающаго поло-

жительно въ невозможное положение. Это темъ более справедливо въ психіатріи, такъ какъ до сихъ поръ нътъ ни одного изследованія о характер'є душевныхь болезней у насъ въ Россіи; нътъ даже попытки опредълить какія формы преобладають въ Россіи, каковы особенности теченія болъзней и т. п. Между тъмъ общіе принципы медицинской географіи не оставляють сомнинія, что условія жизни, характеръ націи, степень культуры кладуть особый отпечатокъ на характеръ заболъваній. Чтобы выяснить мою мысль, укажу на слъдующіе примъры: Голландецъ въ высокой степени буйства болбе сдержанъ и спокоенъ нежели Итальянецъ слегка возбужденный; многіе Англичане высшаго класса страдають сплиномъ, болъзнію почти неизвъстною въ другихъ странахъ. Особенно ръзко должна проявляться національность въ легкихъ степеняхъ бользни, когда еще нътъ опредъленныхъ патологическихъ измъненій въ самомъ мозгу. Если каждый больной сохраняеть свою психическую индивидуальность, вплоть до глубокаго распаденія душевной жизни, когда совершенная психическая нищета уравниваеть всёхъ, то конечно національность не можеть не класть своего отпечатка. Но такъ какъ мы всв учились по нвмецкимъ и французскимъ учебникамъ, то естественно и видимъ только то что видели наши учителя, не замечая или не понимая тъхъ особенностей которыя зависять отъ того, что мы Русскіе. При чтенін разсказовъ Хозяйка, Билыя Ноци невольно приходить на память лекція С. П. Боткина о той форм'я меланхоліи которая, по наблюденіямъ нашего ученаго, наиболве часто встрвчается между интеллигентною молодежью. Жаль что эта лекція не напечатана, но, сколько я помню (я слышаль эту лекцію въ 1876 году), симітомы этой болъзни С. П. Боткинъ и Достоевскій опредъляють вполнъ согласно.

Такими больными чаще всего бывають молодые люди (отъ 20 до 30 лътъ) интеллигентные, одинокіе, безъ опредълен-

наго общественнаго положенія. Физически это малокровные (*Хозяйка*) бользненные субъекты.

Ордыновъ и герой Билых Ночей действительно такіе молодые люди. Долгое одиночество, замкнутость въ себъ, еще въ молодые годы когда человъкъ наиболъе расположенъ къ общительности мало-по-малу отдаляеть ихъ отъ людей. На нихъ сильно действуютъ первыя неудачи въ жизнь, разочарованіе въ своихъ надеждахъ, отсутствіе всего идеальнаго въ окружающемъ обществв. У нихъ скоро опускаются руки. Наконець, незамътно, мало-по-малу, такъ что ръшительно нельзя опредёлить момента когда именно, эти естественныя, нормальныя чувства грусти и неудовлетворенности переходять въ тоску. Получается следующая картина болезни: настроеніе принимаетъ преимущественно отрицательный характеръ; каждое впечатлъніе вызываетъ душевную боль; во всемъ окружающемъ является новый источникъ неудовольствія; все становится противнымъ, непріятнымъ, и естественно что Ордыновъ, а подъ конецъ разсказа и герой Бълыхъ Ночей стараются избъгать всякаго общества, прячутся отъ жизни, ищутъ одиночества и полной бездвятельности, тоесть поступають съ собой такъ же какъ съ ушибленною ногой, для которой всякое движение невыносимо. Больные понимаютъ пормальность своего положенія, они сознають какъ прежнее сочувствие всему высокому (труду, славѣ, наукѣ) постепенно переходить въ равнодушіе; остается еще способность ко вспышкамъ чувства любви, но и тутъ проявляется ихъ нассивность, неустойчивость: оба они только начинають любить. Чувство ихъ вспыхиваеть безо всякаго повода, совершенно случайно. Для насъ довольно отмътить что любовь ихъ оканчивается ничёмъ, не привязываетъ ихъ къ жизни, не даетъ и не можетъ имъ дать настоящихъ радостей. Достоевскій достаточно выясниль почему ихъ любовь имветь такой своеобразный, драматическій колорить; вследствіе психической анестезіи они неспособны уже отзываться на обывновенныя впечатленія, и только что-нибудь выходящее изъ ряда вонъ—фантастическая красавица (Хозяйка), одинокая дѣвушка плачущая о своей разбитой любви—способно дѣйствовать на нихъ; а ужь конечно подобныя коллизіи рѣдко оканчиваются счастливо: недостатокъ собственной энергіи, немощность, не оставляющая ихъ тоска, отсутствіе сознанной цѣли, все это условія мѣшающія успѣху вълюбви.

Итакъ, выступаетъ на сцену отсутствіе интереса къ чему бы то ни было, всв или очень многія впечатлівнія сопровождаются психическою болью; естественнымъ последствіемъ этого будеть то состояние души которое лучше всего назвать тоской. Вмёсто смёны, смотря по характеру впечатлёній, чувствованій пріятнаго и непріятнаго, является сплошь чувствованіе непріятнаго или, въ лучшемъ случав, безразличная реакція сознанія. Такъ какъ процессъ образованія идей до извъстной степени находится въ зависимости отъ настроенія духа, то въ сознаніи могуть удерживаться только такія представленія которыя соотв'єтствують душевному настроенію; естественно что у такихъ больныхъ будетъ монотонность, однообразіе представленій, теченіе ихъ будеть замедлено, хотя больные еще сохраняють способность разсуждать правильно. Въ свою очередь такое затруднение въ деятельности психическаго механизма заключаетъ новый источникъ непріятных чувствованій; тягостное состояніе усиливается еще тъмъ, что больной чувствуетъ себя безсильнымъ бороться со случившеюся съ нимъ перемвной. Сами больные понимають, что ихъ представленія болье не имьють обычной, свойственной имъ окраски чувствованіями удовольствія или неудовольствія, что ничто не въ состояніи ихъ радовать и даже печалить какъ было прежде (Ордыновъ въ концѣ повъсти).

Естественно, что такіе люди отказываются ото всякаго діла, всякаго общества, ихъ пугаютъ люди, тяготитъ оживленіе; и это чувство одиночества и совершенно исключительнаго положенія благопріятствуєть еще большему огра-

ниченію круга идей, образованію пессимистскаго, хотя не въ строго философскомъ смыслѣ, взгляда на жизнь. Изъ этого чувста одиночества вытекаетъ недовъріе ко всему, злобное отношение ко всему міру, безпомощное, безсильное удаленіе ото всего и окончательное погружение въ самого себя. Ордыновъ, готовившійся быть ученомъ, мало-по-малу бросаетъ свои занятія и не ділаеть ничего, предаваясь однообразнымь мечтамъ, также какъ и герой Бълыхъ Ночей, который всетаки еще способенъ хоть издали наблюдать надъ кое-чъмъ въ жизни. Едва ли нужно доказывать что при такомъ душевномъ состояніи не можеть быть и желаній, не можеть быть настойчивости въ стремленіи ихъ удовлетворять, не можеть быть активной воли; но напрасны были бы попытки друзей развлечь этихъ больныхъ; является пассивное сопротивленіе, такъ какъ все-таки для нихъ лучше оставаться въ ихъ положенія

Можно конечно спорить, больные это люди или здоровые; такое меланхолическое состояние конечно можеть быть и у здоровыхь, но въ такомъ случав оно обусловлено какимънибудь перенесеннымъ несчастиемъ. У Ордынова и героя Бълыхъ Ночей это состояние вовсе не зависъло отъ внёшнихъ причинъ. Также не мало можно спорить о томъ, что это за форма болвзни, но для данной статьи довольно отмътить что такие больные нервдки и что Достоевскому извъстенъ быль этотъ фактъ.

Позволю себѣ прибавить что такіе больные отнюдь не похожи на пессимистовъ-философовъ, такъ какъ у послѣднихъ пессимизмъ не болѣе какъ міровоззрѣніе, вообще не мѣшающее имъ отличать непосредственно пріятное отъ непріятнаго. Конечно, можно проводить параллели между описанными состояніями и нѣкоторыми религіозными сектами, но я думаю, что нужно имѣть большій запасъ наблюденій чѣмъ имѣетъ современная наука.

Почти такое же состояніе нѣкоторое время было у Вельчанинова (Впиный муже), человѣка лѣтъ подъ нятьдесять;

но Лостоевскій, какъ тонкій знатокъ патологическихъ состояній души, отм'єтиль что у него это состояніе было сравнительно короткое время. Въ данномъ случав мы имвемъ меланхолическое состояніе, какъ начало бользни; къ счастію Вельчанинова, бользнь не развилась далье, и онъ скоро вернулся къ прежнему состоянію. Достоевскій, тонко отмітивь что это состояние не было вызвано внёшними причинами, указалъ на перемъну въ образъ жизни, привычкахъ Вельчанинова: какъ тотъ сталъ удаляться отъ общества, сдёлался неряшливъ въ одеждъ; все стало непріятнымъ Вельчанинову или какъ онъ характерно выразился: «да и вообще все стало изменяться къ худшему». Вообще описание настроения Вельчанинова крайне интересно для изученія того меланхолическаго состоянія которое составляеть нерѣдко преддверіе къ полному помъшательству. Неръдкимъ симптомомъ меланхолического состоянія бывають явленія безпричинного страха и тоски, то что Достоевскій называеть «мистическимь ужасомъ» (Оскорбленные и Униженные, стр. 28, изд. 1865); Достоевскій такъ в рно описаль и анализоваль это состояніе что прибавить къ этому описанію нечего. Тоска и страхъ обусловливаются крайне тягостными ощущеніями, неясными для субъекта: «тяжелая мучительная боязнь чего-то чего я самъ опредвлить не могу».

Хотя человъкъ въ начадъ и понимаетъ что такія ощущенія бользненны, но мало-по-малу «лишается всякой возможности противодьйствовать ощущеніямъ. Его (разсудка) не слушаются, онъ становится безполезенъ». Если вникнуть въ сказанное Достоевскимъ, то станетъ яснымъ многое въ процессъ забольванія психическою бользнью. Неясныя смутныя бользненныя ощущенія являются такъ-сказать первыми зародышами бользни; усиливаясь и появляясь все чаще, они постепенно подавляютъ способность разума къ критическому отношенію; собственно эти острыя состоянія тоски ускоряють дъло, такъ какъ подъ бурнымъ напоромъ бользненныхъ ощущеній разсудокъ является безсильнымъ.

## XIV.

Было бы излишне после всего сказаннаго браться за сравнительную оптику отдельных произведеній Достоевскаго, твмъ болве что сравнительныя ихъ достоинства достаточно единодушно указаны критикой, и психіатру остается прибавить не много. Изъ мелкихъ произведеній самое лучшее Слабое Сердце, слабъе другихъ Хозяйка, такъ какъ въ ней совсёмъ не очерчено въ чемъ состояла болёзнь двухъ дёйствующихъ лицъ (хозяйки и старика); можетъ-быть Достоевскій не обладаль тогда еще нужнымь матеріаломь. Изъ большихъ романовъ больше всего недорисованнаго въ Бисахъ. Марья Тимонеевна Лебядкина совершенно непонятна; ограничиваюсь этимъ выраженіемъ. Не хочу сказать что изображеніе авторомъ ея бользненнаго состоянія просто не върно, ибо охотно готовъ допустить что картина нарисованная Достоевскимъ черезчуръ сложна и я не понялъ ея по собственной винь; при болье же тонкомъ анализъ можетъ-быть окажется что и въ этомъ случав Достоевскій быль вврень природъ. Также удивительно почему у Ставрогина (Бъсы) галлюцинаціи не имъли никакой связи съ его психическою жизнью, да и вообще вся фигура Ставрогина не ясна, кажется дъланною. Нельзя не указать и на то что герой Идіота, князь Мышкинъ, чрезвычайно идеализованъ; едва ли бывають эпилептики съ такимъ ровнымъ характеромъ, безо всякихъ эгоистическихъ чувствъ; если и бываютъ, хотя сомнъваюсь, то крайне, крайне рѣдко. Величайшее произведеніе Достоевского на мой взглядь, это Братья Карамазовы. Лумаю что настоящая оценка и полное понимание этого романа невозможны для критика незнакомаго съ психіатріей. Исчерпать весь психіатрическій матеріаль заключенный въ этомъ произведении можетъ только весьма талантливый психіатрь; пока же нужно только удивляться глубокой проницательности творца этого романа. Братья Карамазовы, это

эпопея психически-больной семьи, семьи съ чертами психическаго вырожденія. За такую широкую задачу не брадся еще ни одинъ художникь. Донъ-Кихотъ, это эпопея только одного душевно - больнаго; въ Братьях Карамазовых фигурируетъ цѣлая патологическая семья. На глазахъ читателя раждаются, растутъ, живутъ, мыслятъ, чувствуютъ какъ психопаты, и наконецъ, подчиняясь неизбѣжнымъ законамъ природы, или сходятъ съ ума окончательно, или кончаютъ преступленіями (воровство, покушеніе на убійство, самоубійство, убійство). Такой полной и правдивой картины происхожденія, развитія и дѣятельности цѣлой семьи органически связанной общимъ расположеніемъ къ помѣшательству положительно нѣтъ ни въ одной литературѣ. Прекрасно обрисовано отношеніе общества къ такой семьѣ, какъ вліяла эта семья на окружающихъ и наоборотъ.

Въ романъ невольно обращаетъ на себя вниманіе масса наобыкновенно точно нарисованныхъ картинъ. Укажу для примъра на описаніе экспертизы психическаго состоянія Дмитрія Карамазова. Хотя Достоевскій здѣсь выставилъ врачей въ преувеличенно-глупомъ видѣ, но въ сущности все изображено весьма вѣрно, и сто́итъ вникнуть въ эти страницы чтобы понять почему психіатрическая экспертиза на судѣ такъ часто оказывается нелѣпою.

Преступленіе въ которомъ обвинялся Дмитрій Карамазовъ поражаетъ своею странностью, является подозрѣніе въ нормальности его умственныхъ способностей; и вотъ близкіе къ нему люди и судъ хотятъ его освидѣтельствовать. Являются три эксперта: Герценштубе, московскій докторъ и Варвинскій; это типы нашихъ экспертовъ, по крайней мѣрѣ въ провинціи. Первый изъ нихъ почтенный заслуженный врачъ, но къ сожалѣнію не имѣющій никакихъ свѣдѣній по психіатріи; то, что спрашивать мнѣніе человѣка въ данномъ вопросѣ совсѣмъ некомпетентнаго—нелѣпо, не пришло никому въ голову: вѣдь онъ врачъ, такъ разсуждаетъ публика въ такихъ случаяхъ, слѣдовательно долженъ знать все. Одна-

ко, какъ умный человекъ и опытный врачъ, онъ чувствовалъ что Дмитрій Карамазовъ психопать, но конечно не могь доказать своего мивнія; естественно что его доводы не могли убъдить присяжныхъ. Другой экспертъ, Варвинскій, это только-что окончившій блистательно курсь, съ чистымъ сердцемъ ограниченнаго человъка, не допускающаго ничего для себя неизвъстнаго: въдь онъ только-что получилъ хорошія отмътки на экзаменахъ, значитъ-онъ знаетъ все; то что не подходить почему-либо подъ тѣ шаблоны, которые онъ составиль себъ на школьной скамьъ, для него или не бользнь (притворство, глупость и т. п.), или достояніе науки, то-есть никому еще неизвъстное, потому что (такова обычная логика ограниченныхъ людей) неизвъстно ему. Такъ онъ разсуждалъ и наблюдая припадки Смердякова, проглядевъ, что тотъ притворяется. Такихъ ограниченныхъ людей, слепо верящихъ въ плохо понятые, но хорошо заученные ими учебники, не знающихъ, что нужно учиться у природы, нашего лучшаго и единственнаго учителя, — очень много; но едва ли не опаснъе всего такіе люди въ качествъ врача, а тъмъ болъе психіатра. Хуже всего что такіе люди никогда ни въ чемъ не сомнъваются: все для нихъ очень ясно и просто; а гдв же больше всего нужно критическаго отношенія, способности разсматривать предметь со всвхъ сторонъ, осторожности въ сужденіяхъ, какъ въ д'ятельности врача, им'ьющаго дёло съ безконечно измёнчивою, такъ мало изученною природой человъка, причемъ всякая ошибка можетъ имъть роковыя послъдствія. Такому ли ничего не смыслящему въ психопаталогіи, неспособному къ самостоятельному мышленію врачу быть экспертомъ въ такомъ сложномъ дълъ! Московская знаменитость, это, какъ видно, съ ограниченными познаніями ловкій аферистъ извлекающій изъ своей знаменитости, вфроятно добытой больше нахальствомъ (за недостаткомъ образованныхъ психіатровъ знаменитость пріобрѣсть, какъ извѣстно, весьма не трудно), возможно больщое количество рублей. Такъ онъ не ограничился приличнымъ кушемъ полученнымъ за экспертизу Дмитрія Карамазова, а захотѣлъ еще собрать дань своей знаменитости въ этомъ городѣ, для чего не постыдился дурно отзываться о мѣстныхъ эскулапахъ. Послѣдствіемъ его жадности къ деньгамъ было то, что онъ не успѣлъ изучить дѣла, ограничился лишь нѣсколькими короткими свиданіями съ Дмитріемъ, но за то собралъ побольше денегъ.

Естественно что такіе эксперты не могли дать разумнаго заключенія, тімь болье, что предметь предложенный на ихъразсмотръніе быль крайне трудень. Ни одинь изъ экспертовъ не изучилъ объекта экспертизы, и кромъ того между экспертами появились личные счеты и желаніе подкузьмить другь друга; обычное явленіе! И воть эксперты дають рівшительно ни на чемъ не основанныя заключенія, выхватывають единичный факть (какъ вошель въ залу суда засъданія и куда смотр'єль Дмитрій), объясняють его каждый по своему, нарушая такимъ образомъ основное правило психіатріи что нужно разсматривать всі явленія въ связи ихъ между собой и только анализомъ цёлой суммы, сопоставленіемъ ихъ между собой, можно приходить къ какому-нибудь заключенію. Профаны обыкновенно выхватывають какое-нибудь отдельное явленіе, почему-либо более всего ихъ поразившее, и на немъ основывають свое сужденіе, такъ какъ такой путь и легче, и покойные. Но какъ же можно, пользуясь этимъ методомъ, судить о душевной дъятельности, гдъ все между собой неразрывно связано! Вёдь и больной можетъ поступать, какъ здоровый, также какъ при некоторыхъ условіяхъ и наоборотъ. Впрочемъ, разъяснять дальше это положеніе было бы излишне; довольно сказать, что разумный психіатръ долженъ найти общую подкладку для группы наблюдаемыхъ явленій, какъ и всякій мыслящій челов'якъ. Нечего удивляться что присяжные и не обратили вниманія на экспертизу, какъ часто они это и делаютъ. Больше виноваты тв что не умвють убъдить и внушить уважение къ своимъ познаніямъ. Въ данномъ примъръ мы имъемъ хорошее объясненіе почему экспертиза такъ нерѣдко бываеть нельпа. Причины эти: вопервыхъ, трудность самаго предмета; вовторыхъ, некомпетентность экспертовъ; втретьихъ, назнакомство экспертовъ съ испытуемымъ; вчетвертыхъ, личные счеты между экспертами. Вотъ причины мѣшающія вообще судебнопсихіатрической экспертизъ стоять на высотъ положенія. Какъ устранить вредныя последствія трехъ последнихъ причинъ, понятно всякому, и уже въ практику входитъ, малопо-малу, приглашать экспертами действительно спеціалистовъ, также какъ и подвергать обвиняемыхъ заподозрвнныхъ въ разстройствъ умственныхъ способностей испытанію въ больницахъ, гдв возможно изучение ихъ состояния. Камнемъ преткновенія остается трудность предмета экспертизы. Всегда будуть случаи въ которыхъ крайне трудно, почти невозможно составить правильное суждение. Какъ бы ни расширялись наши знанія, природа всегда будеть давать загадки человъческому уму; всегда будуть случаи гдъ врачь не будеть въ силахъ оріентироваться, не найдеть рызкихъ, определенныхъ признаковъ для подведенія явленія подъ ту или другую категорію. Въ природе неть резкихъ границъ, всюду разлита постепенность, и вотъ эти-то переходныя формы и ставять въ тупикъ изследователя. Но экспертъ въ такихъ случаяхъ не долженъ давать категорическихъ заключеній: если ність налицо вібрных признаковь, то онь долженъ сказать что онъ подметилъ только вероятные; если нътъ даже и такихъ, то пусть отвътитъ что признаки сомнительные. Не его вина, что умъ не всегда можетъ разъяснить тайны природы. Только наивные люди могуть ставить въ вину врачамъ, что они необходимо должны ошибаться, и поэтому говорять что врачей нужно избъгать. Такое разсуждение столь же разумно, какъ и то, что нужно уничтожить суды потому что они ошибаются; а ошибаются они такъ часто что существуетъ целое учреждение для корректированія ихъ ошибокъ. Чёмъ виноваты врачи, что часто ихъ ошибки бываютъ непоправимы? И если для судей нуженъ

кассаціонный институть, несмотря на то, что они должны руководиться маленькимъ томикомъ законовъ, сколько же должно быть ошибокъ у врачей, если громадные томы медицинскихъ сочиненій заключаютъ въ себѣ только ничтожную часть того что подлежитъ ихъ изученію? Не говорю уже о томъ что судьѣ труднѣе ошибаться, даже благодаря внѣшнимъ условіямъ его дѣятельности (возможности заранѣе подготовиться и т. п.). Итакъ Достоевскій указалъ, что нужно для правильной постановки экспертизы. Самой собой разумѣется, прежде всего нужно чтобъ юристы и публика понимали чего можно и чего нельзя требовать отъ экспертовъ, ибо въ концѣ концовъ чѣмъ же виноваты врачи если ихъ заставляютъ говорить о томъ чего они не знаютъ или не даютъ имъ даже возможности хоть сколько-нибудь изучить объектъ экспертизы.

## entrality of the contribution XV of the contribution assume

Весьма трудно объяснить какимъ путемъ пріобрѣлъ Достоевскій такъ много свѣдѣній по психопатологіи; еще менѣе возможно категорически отвѣтить на вопросъ: сознавалъ ли ясно самъ Достоевскій, что онъ такой глубокій знатокъ явленій больной души.

Не можеть быть сомнѣнія въ томъ, что Достоевскій даже поверхностно не быль знакомъ съ теоретическою, научною исихіатріей; во всей массѣ его писемъ нѣтъ ни одной строчки которая доказывала бы что онъ читалъ сочиненія по психіатріи, не видно даже знакомства съ именами свѣтилъ психіатріи. Когда случайно, или отъ себя, или отъ лица своихъ героевъ, онъ что-либо высказываетъ по психіатріи, то становится яснымъ его полное незнакомство съ научною психопатологіей. Сто́итъ припомнить разказъ Лебязятникова о томъ, что онъ только-что вычиталъ будто во Франціи пришли къ выводу, что душевно-больныхъ слѣдуетъ лѣчить путемъ убѣжденія въ ложности ихъ идей. Такого взгляда въ

наукъ не было въ то время, да и быть не могло; уже лътъ пятьдесять какъ ни одному психіатру не могла придти въ голову такая мысль. Также невърно что во время судопроизводства надъ Раскольниковымъ появилось ученіе о скоропреходящемъ помъщательствъ. Полнымъ незнакомствомъ съ психіатріей, въ чемъ сознается и самъ Достоевскій, отличаются его разсужденія о бользненномъ состояніи Корниловой (женщины сбросившей свою падчерицу съ окна). Незнакомствомъ съ психіатріей только и можно объяснить постоянно высказываемое недовъріе и презръніе къ этой наукь, иначе и нельзя объяснить такое отношение къ наукъ со стороны человъка безспорно умнаго. Когда же онъ услышаль основанную на знаніи научной исихіатріи экспертизу состоянія умственныхъ способностей Корниловой, то съ большимъ уваженіемъ отнесся къ выводамъ этой науки и нашелъ весьма интереснымъ многое изъ высказаннаго экспертомъ Dr. Дюковымъ. Нельзя не упомянуть и о томъ, что никто въ своихъ воспоминаніяхъ о Достоевскомъ не упоминаетъ чтобъ онъ говорилъ что-нибудь о психіатріи и выказываль бы знакомство съ нею. Конечно, самымъ дучшимъ доказательствомъ незнакомства Достоевскаго съ теоретическою психіатріей служать его сочиненія, гдв мы ничего не видимъ вычитаннаго, заимствованнаго, чужаго. Наконецъ, какое основательное и глубокое знаніе науки мы должны были бы допустить въ художникъ, такъ много и тонко пользовавшемся этимъ матеріаломъ въ своихъ произведеніяхъ! Нужно много лътъ систематическаго изученія чтобы проявлять такія знанія какія мы должны признать за Достоевскимъ.

По моему мнѣнію, благодаря этому незнакомству съ сочиненіями по психіатріи, образы созданные Достоевскимъ и имѣютъ такое высокое значеніе; иначе его романы были бы только популяризаціей науки, въ родѣ Дочери царя Египетскаго и tutti quanti, произведеній можетъ-быть и полезныхъ, но не художественныхъ, между тѣмъ какъ теперь эти образцы являются самостоятельными продуктами художественнаго творчества и потому безспорно свидѣтельствующими о степени геніальности ихъ творца. По крайней мѣрѣ для психіатра въ высшей степени поучительно видѣть подтвержденіе наблюденій и анализа своихъ учителей со стороны геніальнаго художника. А что для публики образы созданные Достоевскимъ живы и привлекательны, это доказало само время.

Достоевскій могъ наблюдать душевно-больныхъ въ Мертвомъ Домъ, во время своего заключенія; онъ самъ говорить что въ больницу къ нимъ приводили сумащедшихъ; такъ онъ съ фотографическою точностью описываеть одинъ случай какъ арестантъ бредилъ, что въ него влюблена дочь начальника и что его поэтому освободять отъ наказанія. Да и въ самомъ острогъ среди арестантовъ конечно было много псии хопатических в субъектовъ, какъ это вообще и бываетъ всегда; тёмъ больше должно было быть такихъ несчастныхъ въ то время, такъ какъ тогда въ Россіи вовсе и не примънялась судебно-исихіатрическая экспертиза. Поэтому естественно что многихъ, даже совершенно больныхъ психически ссылали на каторгу, а заболвышихъ психически на каторгв подолгу, если не до смерти держали тамъ за здоровыхъ, разъ что они не буянили. Но что эти наблюденія не были единственнымъ источникомъ знанія психопатологіи доказывается твив что еще до ссылки Достоевскому было много извъстно (Слабое сердце).

Конечно, многое въ бользненныхъ состояніяхъ души уяснила Достоевскому и его собственная бользнь; но почти невозможно опредълить что именно могъ указать Достоевскій нутемъ самонаблюденія. Библіографическихъ свъдъній по этому вопросу нѣтъ, да едва ли и могутъ они быть; наконецъ, уваженіе къ личности и страданіямъ Достоевскаго многаго не позволяетъ говорить даже врачу, Онъ самъ разсказываетъ, что уже въ дѣтствъ страдалъ галлюцинаціями (Дневникъ писателя 1876 года, Мужикъ Марей, № 2); также всъмъ извъстно что онъ страдалъ эпилепсіей. Въ пси-

хіатріи же изв'єстно какія сложныя патологическія явленія наблюдаются у лиць съ д'єтства страдающихъ галлюцинаціями, а также и у эпилептиковъ. Наконецъ, сама жизнь безспорно даетъ много матеріала для изученія бол'єзненныхъ душевныхъ явленій. Достоевскій хорошо сказалъ: «не въ предметъ д'єло, а въ глаз'є; есть глазъ, и предметъ найдется: н'єтъ у васъ глаза, сліпы вы— и ни въ какомъ предметъ ничего не отыщете. О! глазъ д'єло важное; что на иной глазъ поэма, то на другой куча». (Дневникъ писателя 1876, стр, 225).

Какъ у настоящаго художника, воспринятое переливалось у него въ конкретные, художественные образы, и лучше всего выходило тогда когда онъ и не хотель надевать на своихъ героевъ какого-либо ярлыка. Но теорической разработки воспринятаго матеріала у Достоевскаго не видно: онъ не сознаваль какъ много онъ знаетъ и не думалъ что столь многіе изъ его героевъ душевно-больные. Эта двойственность ничуть не удивительна; она вытекаеть изъ самыхъ законовъ творческва. Чтобы быть краткимъ ограничусь выпиской нъсколькихъ фразъ изъ извъстнаго сочиненія Вундта: Основы физіологической психологіи (Grundzüge der physiologischen Psychologie, стр. 868, 869, 870); «Активная дъятельность фантазіи лежить въ основ' художественной діятельности... Весьма ошибочно думать что идея художественнаго произведенія съ самаго начала является въ душь художника въ форм'в логическаго акта мышленія. Если художественное произведение и въ началъ замышляется въ логической формъ, то оно становится въ разръзъ съ законами творческой дъятельности. Настоящій художникь никогда не скажеть впередъ какой именно цёли онъ думаетъ достигнуть своимъ произведеніемъ, потому что оно существуеть въ немъ лишь въ образной формъ. Этимъ мы вовсе не хотимъ отнять значенія у символизующаго искусства и у дидактической поэзіи, произведенія этого рода въ строгомъ смыслів не художественныя... Деятельность фантазіи отличается отъ логическаго процесса мышленія съ одной стороны живостью и яркостью представленій, съ другой стороны, отсутствіемь общихь элементовъ (понятій); мъсто этихъ общихъ элементовъ здъсь занато простыми чувственными представленіями... Различіе между этими функціями (воображеніе, логическое мышленіе) состоить только въ томъ что воображение связываеть въ одну цёнь лишь простыя представленія и такимъ образомъ воспроизводить чувственную живость дъйствительности, тогда какъ мышленіе пользуется простыми представленіями только какъ представителями понятій».... «Отъ художественнаго произведенія мы требуемъ чтобъ оно въ образахъ и событіяхъ воспроизводило предъ нами действительность и составляя законченное цёлое, давало намъ возможность непосредственно пережить суть этой дъйствительности. Отъ научной же работы требуемъ чтобъ она установила извъстныя всеобщія отношенія приложимыя къ отдільнымъ явленіямь дійствительности».

Я вполнѣ понимаю что этотъ очеркъ далеко не полонъ; онъ можетъ дать только нѣкоторое понятіе о томъ какъ глубоко зналъ Достоевскій патологію души.

Кромѣ того, въ этой статьѣ необходимо было изложить кое-что изъ извѣстнаго въ наукѣ; знакомство же, хотя бы въ самыхъ скромныхъ размѣрамъ, со психіатріей, по мнѣнію всѣхъ авторитетныхъ психіатровъ, весьма полезно для публики, такъ какъ до тѣхъ поръ пока свѣдѣнія о душевныхъ болѣзняхъ не сдѣлаются общимъ достояніемъ, лѣченіе этихъ страданій не можетъ быть успѣшнымъ. Дѣло въ томъ что лѣченію поддаются душевныя болѣзни только въ самомъ ихъ началѣ, а не зная какъ онѣ начинаются, ко врачамъ обращаются только уже при полномъ ихъ развитіи когда лѣченіе по большей части уже безплодно.

Достоевскій ждеть своего Сентъ-Бэва: только когда критика вполнѣ анализуеть его произведенія, отдѣлить неизбѣжныя во всякомъ дѣлѣ плевелы отъ пшеницы, выяснитъ

намъ все значеніе его твореній, объяснить малопонятные характеры и положенія, тогда только можно будеть исполнить свою задачу и психіатру.

Пока же приходится поневоль ограничиться бытыми, краткими указаніями на самыя выпуклыя и рызкія явленія и избытать темныхь, неясныхь мысть вь произведеніяхь Достоевскаго изь боязни высказать мало обоснованныя сужденія. Такимь образомь, добрая половина самыхь оригинальныхь, глубоко задуманныхь идей и образовь великаго психопатолога остается недоступною областью.

A set your one of the set of the Personal of the state of the Manager of A HERE LAND TO THE SECOND OF T Deliver Mean course of the same of the course The state of the s



